
Столкновение на максимальной скорости 

в стену 

из света и любви 

 

 

Манифест одаренной Богом души 

 

 

 
Самуэль Э. Суразал 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Предисловие 

Самуэль 

Из тьмы к свету 

Борьба души 

Пост – пища света 

Христианская повседневность – дары веры 

Духовное видение и переживание – блаженство 

Переживания с умершими душами 

В присутствии 

Человек 

Человек – мир – Бог 

Мышление – разум, разумение и божественная воля 

Болезнь и страдание – старость и смерть 

Загробная жизнь 

Одержимость – оккультизм – гипноз – привидения 

Сексуальность 

Узкий путь 

Следование за Христом 

Истинная и ложная вера 

Опасности для пробуждающихся детей Божьих 

Потомки света 

Наводящие на путь слова братьев и сестер из потустороннего мира 

Вопросы и ответы 

Жизнь из Духа 

Молитва 

Восход солнца – пробуждение 

Духовная жизнь – душевное и духовное возрождение 



Плоды от дерева жизни 

Музыка и звук – песня совершенства 

Пророчество и слово Божье 

Темная глава 

Сатанинский мировой порядок – Антихрист 

Сатанизм 

Сатанинский дух – Сатана говорит 

Переход к свету 

Конец времен – Апокалипсис – Три дня тьмы 

Новая Земля – 1000-летнее царство мира – Духовная эволюция – Картины будущего 

Армия Бога 

Иисус Христос 

Отец говорит 

Послесловие 

 

  



Предисловие 

Дорогая сестра, дорогой брат, 

это не духовная развлекательная литература и не теоретико-спекулятивное вероучение, 

которых сегодня так много. Ты держишь в руках живую книгу, которая родилась из 

пережитой и прожитой веры. Читать ее имеет смысл только в том случае, если в тебе 

есть готовность и стремление к обновленной жизни в любви к нашему Небесному 

Отцу. 

Спроси себя искренне, действительно ли тебе дорога истина жизни. Готов ли ты к 

ответам, которые выведут тебя из плена мирского безумия и коллективного душевного 

расстройства? И спроси себя, есть ли в твоем желании освобождения и спасения 

необходимая сила воли, чтобы, в стороне от всех условностей и конфессий, ступить на 

узкий путь, ведущий тебя в твой истинный дом. Если ты уже находишься на пути к 

духовному дому, эта книга поможет тебе как в некоторых неопределенностях, так и в 

сложных и, казалось бы, безнадежных жизненных ситуациях. Работники в 

винограднике Господнем и солдаты армии Божьей найдут здесь пищу, чтобы 

укрепиться в периоды испытаний, а также в подготовке и осуществлении своего 

эсхатологического призвания. 

Помимо описания моих борьбы за пробуждение как материально опустошенного 

человека этого мира, я рассказываю о различных переживаниях в этом мире и за его 

пределами, которые дадут тебе ясность о жизни до и после смерти. Тебя ждут 

понимание духовных отношений для познания праведной и справедливой веры, 

указания на опасности на духовном пути, правдивое раскрытие фактического 

состояния населения Земли, а также смысл и цель земной жизни и всего творения. 

Основу этой книги составляет понятное изложение предстоящих событий и 

серьезных изменений, связанных с обновлением Земли. Затем следуют откровения о 

состоянии мира после апокалипсиса с взглядом на дальнейшее развитие человечества 

вплоть до вечности.  

Профессиональный автор, возможно, связал бы отдельные тексты между собой и 

придал бы им единую форму повествования. Однако я не являюсь писателем в 

традиционном смысле этого слова, а скорее писателем-медиумом или духовным 

репортером, и поэтому способен создавать литературные произведения лишь в 

определенной степени. Тексты взяты из дневников и поэтому лишь частично изложены 

в плавной форме. Однако тематическая сортировка обеспечивает целостность как в 

целом, так и внутри глав. Иногда встречаются повторения содержания, но они всегда 

рассматриваются с новой точки зрения. Поскольку в видениях я нахожусь 

одновременно в настоящем и будущем, а также в двух мирах – в этом мире и в 

загробном, – в ходе обобщенных записей иногда встречаются разные временные 

формы. 

Некоторые духовные дары раскрываются только в процессе чтения. То, что 

поначалу может быть непонятно или неприемлемо из-за земных представлений, 

впоследствии объясняется само собой и проливает свет на то, что раньше было в 



темноте; поэтому полезно дочитать книгу « » до конца. В конце концов, круг 

понимания замыкается, и божественный свет оказывается не только в руках, но и в 

сердце.  

Мне неприятно представлять себя публично, но иначе путь милости не может быть 

передан. Внешний человек в принципе неважен, важно только послание. 

Биографические описания должны служить свидетельством того, что Небесный Отец 

может вытащить из глубочайшего болота мира даже душу, падшую во многих грехах, 

чтобы провести ее по чудесным путям в духовную родину. В этом смысле Божья воля 

заключается в том, чтобы моя биография стала общедоступной. 

Для простоты в большинстве описаний этой книги мужское начало представляет 

оба пола. Все в равной степени относится и к женщинам. В божественной любви нет 

разницы в ценностях между мужчиной и женщиной. Только основная структура 

каждого человека, как и каждого народа, является специфической для души и создает 

различные условия для развития и единения с Богом. 

Я опустил ссылки на источники, как это будет в основном и в новом времени, 

потому что слова имеют только один источник: первоначальное слово, 

одухотворяющий все и пронизывающий бесконечность Дух Божий, который через 

бесчисленные каналы в основном всегда говорит сам за себя. Цитаты, библейские 

тексты, сообщения и ответы духов, слова сатаны, а также откровения нашего Отца в 

Иисусе Христе напечатаны курсивом. 

Я ausdrücklich подчеркиваю: если вы верите в божественные откровения, вы обязаны 

отвечать за правду. Раскрытая правда всегда требует возмездия – вместе с жизнью, 

которая подчиняется ей и которой она овладевает. То же самое и с любовью. Поэтому, 

прежде чем приступить к чтению этой книги, спросите свое сердце, готово ли оно 

отвернуться от падшего мира, чтобы вновь вдохнуть жизнь, свет и любовь живого Бога.  

Если вы хотите открыть для себя это писание, рекомендуется перед каждым чтением 

молиться нашему Небесному Отцу, чтобы получить правильное понимание духовных 

объяснений и защиту, особенно в отношении потусторонних и сатанинских 

откровений. 

Во имя любви Иисуса Христа  

Самуэль Э. Суразал  

 

 

 

 

 



Самуэль 

Из тьмы в свет 
«Я позвал тебя по имени. 

Ты Мой!» 

Пьянка, насилие и излишества 

Моя прежняя жизнь была наполнена ежедневными пьянками, агрессивной музыкой и 

саморазрушительной сексуальностью. Как панк, я прокалывал себе уши и щеки и бегал 

по улицам Мюнхена в рваной одежде. Основным занятием нашей компании было 

регулярно напиваться и убивать время, слоняясь по паркам. Из-за постоянной нехватки 

денег мы воровали спиртное, сигареты и все, что только можно было. Чтобы попасть на 

рок-концерты, мы в толпе врывались через входы в залы и сбивали с ног всех подряд, 

чтобы в конце концов скрыться в толпе. Из-за различных правонарушений, таких как 

незаконное проникновение в чужой дом, порча имущества и нанесение телесных 

повреждений, полиция была нашим постоянным спутником.  

В уличной банде не церемонились. Месть была высшим приоритетом, поэтому 

постоянно происходили жестокие драки с конкурирующими бандами. Иногда 

решалось, что не все противники будут набрасываться друг на друга, а спор или 

претензии на территорию будут решаться в поединке один на один. Так удавалось 

избежать того, чтобы орда безумцев избивала друг друга. Однажды в такой драке я 

жестоко избил своего противника, и когда он уже лежал на земле, истекая кровью и 

полубессознательный, я продолжал бить его кулаками. Если бы толпа не оттащила 

меня, кто знает, что я натворил бы в своей слепой агрессии.  

Но и я часто получал по заслугам. Среди банд существовал неписаный закон: не 

использовать ножи в драках. Однако в то время «в моде» были ударные оружия. 

Однажды кто-то неожиданно ударил меня бейсбольной битой. Эффект был огромный, я 

был абсолютно неспособен к борьбе. Так что эхо моего бессмысленного поведения 

время от времени давало о себе знать. Но мы также любили хвастаться своими 

травмами, а не только теми, которые наносили противнику.  

Почти каждый день я пьяный шатался домой из баров. Кроме того, находясь под 

воздействием гашиша, я однажды в полной дезориентации лег на рельсы трамвая и не 

мог подняться. Слава Богу, рядом были люди, которые помогли мне, потому что 

трамвай уже приближался. 

Это лишь несколько примеров моего тогдашнего безумного образа жизни; по сути, 

я годами находился в состоянии опьяненной невменяемости. 

В школе я всегда был аутсайдером. Из-за отсутствия интереса мне было трудно 

сосредоточиться, я не понимал самых простых процессов и взаимосвязей и не мог 

ничего запомнить. Плохие оценки очень меня тяготили, потому что я чувствовал, что 

на самом деле я не глупый. В конце концов, мои успехи в учебе упали настолько, что 

меня исключили из школы. После нескольких месяцев, пропитанных алкоголем, я 

начал учиться на повара и, несмотря на свое нестабильное состояние, получил диплом. 



Во время ночных походов по барам я познакомился со своей тогдашней женой. Она 

работала официанткой в баре и была открыта для всего. Наш брак привел к почти 

непрерывным излишествам в джунглях алкоголя, наркотиков и садомазохизма. Мои 

тогда еще скрытые сверхчувственные ощущения привели к тому, что с началом 

полового созревания я был вынужден переживать лишение свободы души через 

воплощение в теле, а также ее духовную неподвижность из-за моей отчужденности от 

Бога в физической связанности. Только в бондаже и соответствующем обращении я мог 

ярко ощутить себя и получить сексуальное удовлетворение. Я все глубже заблуждался 

в лабиринте извращенных пристрастий и желаний и в конце концов полностью 

потерялся в нем.  

В те годы я познакомился с выразительной лирикой, которая полностью очаровала 

меня. Она на мгновения погружала мою раздвоенную личность в целебный огонь тоски 

по лучшему миру и по любви, которая могла исцелять сердца, а не разрушать их. 

Следуя внутреннему порыву, я начал писать стихи. Крики моей души сами по себе 

проявлялись на бумаге и придавали моим саморазрушительным поступкам 

литературное выражение. Прежде всего, проявлялись демонические мысли, которые 

издевались над Богом и хотели подтолкнуть меня к самоубийству. 

Во время этого творчества, движимого темными силами, я впервые начал ощущать 

свою ясновидение. В открывшееся благодаря письму сознание теперь проникали и 

светлые послания. Существа из более светлых сфер заговорили – их сообщения 

вызвали тихое, скрытое пробуждение.  

*   *   * 

Пробуждение души 

Я начал курить уже в тринадцать лет. Эта зависимость, усугубляемая моей 

неустойчивостью, в конце концов дошла до крайности, так что я курил до 50 сигарет в 

день. Даже когда я просыпался ночью, я зажигал сигарету, чтобы потом снова заснуть в 

облаке дыма. Помимо алкогольной зависимости, проявившейся уже в юном возрасте, 

мой распорядок дня был сильно нарушен и определялся моей зависимостью от сигарет.  

Однажды вечером, когда я хотел вытащить пачку из автомата, я внезапно 

почувствовал странное ощущение в лбу. Это было похоже на то, как будто что-то 

прижалось прямо к мозгу. Из-за этого ощущения я не мог бросить монеты. Я стоял 

ошеломленный, гадая, что же происходит. Я снова поднял руку, но перед тем, как она 

достигла прорези для монет, давление в голове остановило мою руку. Удивленный, я 

подошел к прилавку, чтобы через несколько минут, которые показались мне вечностью, 

попробовать еще раз. К сожалению, проблема повторилась.  

Кто-то меня загипнотизировал? Прежде чем сесть за руль в пьяном виде и ехать 

домой, я должен был купить сигареты! Час без них был для меня кошмаром, не говоря 

уже о целой ночи! Я сделал последнюю попытку и потерпел неудачу. Затем, частично 

удивленный, частично обиженный (но на кого я мог обижаться?), я отправился домой... 

и со следующего дня больше не курил. 

Произошло нечто невероятное: этот слабохарактерный человек, который сосал 

каждую сигарету, как младенец грудь матери, внезапно отказался от одной из своих 



элементарных жизненных основ. Но дальше было еще лучше: вино, пиво и шнапс были 

моей основной пищей, и только после легкого опьянения, которое помогало мне 

регулярно напиваться до упора, моя жизнь обретала смысл. Но с тех пор, как в тот 

вечер я почувствовал прикосновение в голове, я больше не испытывал потребности 

пить алкоголь. Так что я с одного дня на другой положил конец своей карьере пьяницы. 

Странно, но мне было все равно, у меня не было ни абстинентного синдрома, ни тоски 

по прежним желаниям.  

Я всегда увлекался сверхъестественным и теперь все чаще читал соответствующую 

литературу. Растущий интерес к мистической и духовной пище все больше и больше 

заменял другие саморазрушительные привычки. Но не все. Потому что я по-прежнему 

был пленником садомазохизма и связанной с ним неуемной половой страсти – из этой 

тюрьмы, казалось, не было выхода.  

Почти незаметно, но все более настойчиво меня охватывало до глубины души 

потрясающее предчувствие, которое привело к своеобразной шоковой оцепенелости: я 

понял, что моя жизнь должна была привести к сексуальному воздержанию — и 

приведет. Это было фактически немыслимо, потому что моя выраженная склонность к 

зависимости проявилась именно здесь, удовлетворение моей извращенной 

сексуальности с начала полового созревания было важнее всего остального в жизни. И 

все же это осознание было однозначным. 

Несмотря на все внутренние сопротивления, я активно сдался своей судьбе и решил 

все чаще игнорировать физическую слабость. Чтобы навсегда избавиться от 

визуальных соблазнов, я разрезал ленты из своей коллекции S/M-видеокассет и 

выбросил их в мусорный бак. Чтобы закалить тело и лишить его всякого комфорта, я 

спал на голом полу. Моя неуемная склонность к крайностям побудила меня углубить 

это развитие, ежедневно медитировать и жить в воздержании.  

Теперь я был другим человеком снаружи и даже немного внутри. Иногда эти 

изменения казались мне довольно странными и нереальными, но мой опыт был более 

реальным, чем в постоянном состоянии опьянения, которое было раньше. Почему я 

позволил всему этому произойти? Я интуитивно чувствовал, что так и должно быть, это 

казалось правильным — все во мне стремилось к новой жизни.  

Настал момент, когда я должен был сойти с трона. Любовь, которую я все эти годы 

тащил в самую грязь, раскрылась и стала источником боли, которая сожгла во мне все, 

что принадлежало тьме. Последующие события заставили предыдущее развитие 

отречения показаться легким ветерком по сравнению с ураганом:  

После развала брака мое сердце было разбито болью разлуки. В последующие 

месяцы я находил утешение в кратковременных знакомствах, пока наконец не 

влюбился снова. Душа этой женщины была полна грации, а свет ее сердца сиял в ее 

прекрасных глазах. Несмотря на свой молодой возраст, она излучала мудрость и 

спокойствие, ее беспристрастная любовь была бальзамом для моего разбитого 

состояния. Время, проведенное вместе, было очень интенсивным, и в пламени этой 

новой любви мое стремление к извращенной сексуальности временно утратило свою 

силу. Но когда я вернулся из поездки в США, моя подруга сначала была недоступна, и 

в конце концов я узнал, что она снова сошла со своим бывшим партнером.  



Связанная с этим любовная боль обрушилась на меня внезапно и безжалостно, 

безжалостно изолировав меня от всего мира. Ничего больше не давало опоры, ничего 

не приносило удовлетворения, ничего не доставляло радости. Нигде я не мог больше 

почувствовать себя и поразмыслить. Я был мертв в функционирующем теле, в ужасном 

состоянии одиночества и потерянности, которое длилось много месяцев. 

Тогда я в отчаянии сказал: «Дорогой Боже, если Ты действительно существуешь, 

покажись! Но я хочу увидеть Тебя таким, какой Ты есть на самом деле. Я хочу увидеть 

не то, что из Тебя сделали люди, а Тебя в правде и искренности. Если это невозможно, 

то давай оставим это».  

И Он показался. Однажды вечером муки любви достигли апогея в виде вибрации и 

жжения в верхней части тела. Сначала я почувствовала разрыв в душе, потом она 

внезапно широко раскрылась, и поток светлой энергии хлынул из моего нутра, текла и 

текла, охватывая все мое существо, так что я буквально растворилась в божественной 

любви. Так Бог вошел в мою могилу, чтобы воскресить меня из мертвых и сопроводить 

по узкому пути в свое сердце.  

*   *   * 

В жажде духовной пищи, вызванной первым пробуждением, я поглощал все доступное 

духовное наследие. Спектр простирался от Библии, Корана, Бхагават-Гиты, писаний 

Будды, Лао-цзы и Конфуция, книг мистиков суфизма, биографий индийских йогов, 

объяснений просветленных мастеров, откровений современных пророков, до 

высказываний медиумов, являющихся посланниками космической и загробной 

духовности, которые можно без труда найти в джунглях эзотерической литературы. Я 

был гостем в буддийских центрах, посещал даршаны и лекции более или менее 

просветленных ораторов, посещал семинары целителей, посещал библейские кружки и 

богослужения свободных христианских общин. Бог тронул меня и пробудил, но моему 

пробуждению еще не хватало безусловной любви к Нему и содержащегося в ней 

чувства безопасности, поэтому разум требовал опоры во внешнем мире.  

С помощью всевозможных медитативных техник я пытался обрести покой и мир, 

но так и не смог полностью избавиться от шумных мыслей и забот. Свет и любовь 

текли скудно, поэтому голод сердца не был по-настоящему утолен. Только когда я 

более искренне обратился к Иисусу Христу и попытался удовлетворить все свои 

желания в Нем, я сознательно ощутил Божью заботу и милосердие. Благодаря этому 

духовный фундамент стал более прочным и вскоре обеспечил надежную опору. Дом 

души был очищен от различных (ложных) учений, которые не позволяли ясно видеть 

истину. 

Теперь я мог наслаждаться Божьим присутствием и любовью. Однако в уединении и 

без большого сопротивления наслаждаться духовным излучением таит в себе скрытую 

опасность, поскольку в душевном уединении первоначальная вера слишком легко 

скатывается в восторженность и неспособность жить.  

Это объясняется тем, что мирское сознание при пробуждении несовместимо с 

Божьим духом. Любовь к себе, царящая в потаенных уголках души, не позволяет 

длительно посвятить себя божественному образу жизни. Для устойчивости нужны 



противодействующие силы и препятствия. В серьезной борьбе за любовь и ради любви 

в общении с ближними в повседневных испытаниях, а также в ежедневном 

преодолении врожденных и приученных недостатков и слабостей происходит 

интеграция даров Божьих, которые скрыто хранятся в душе. Только здесь и сейчас 

действительно проявляется истинная вера, в которой земной и духовный аспекты 

человеческого существования постоянно сближаются, чтобы в конечном итоге 

сформировать гармоничное единство. 

*   *   * 

Пробуждающиеся люди считают, что они уже достигли цели, потому что они еще не 

видят многих скрытых недостатков и болезней своего сердца. Часто требуются годы и 

десятилетия для духовных операций и последующего восстановления. Так и у меня 

наступил период перемен. 

Для этого необходимо было снова и снова открывать хорошо замаскированные 

бездны души, при этом возникали прежние пристрастия и страсти, которые поджигали 

меня саморазрушительным огнем. Фазы раздвоенности, в которых я отрекался от Бога 

и возвращался к прежним повадкам, часто длились неделями и месяцами. Потому что 

пока высокомерие и упрямство идут рука об руку, человек постоянно создает себе 

новые препятствия, которые Небесный Отец уже устранил, и которые теперь, по-

видимому, нужно преодолевать самому. Так, в период кризиса веры я снова начал 

курить, и мне потребовались тяжелые усилия, чтобы снова побороть этот порок. 

Даже когда мой духовный глаз уже был открыт, я все еще обладал невежеством и 

высокомерием, не следуя своему предназначению, а прежде всего удовлетворяя 

физические желания и отрицая свою истинную идентичность. Я также не всегда твердо 

и непоколебимо верил, что Бог не отпускает ребенка, которого Он коснулся, и помогает 

ему во всех борьбах пробуждения. Но поскольку Он снова и снова наполнял меня 

Своим присутствием и давал почувствовать заботу Своей отцовской любви, я все 

больше обретал уверенность и искренне старался избавиться от других мешающих мне 

поступков, чтобы следовать Его призыву. Да, только взгляд в Его сердце положил 

начало столь необходимому исцелению.  

Теперь и мое художественное творчество сопровождалось добрыми духами, и на 

свет появились слова, наполненные светом и любовью. Это письмо привело меня в 

ранее невообразимые области сознания и дало мне совершенно новое понимание и 

восприятие духовных отношений. Я никогда раньше не знал, что будет выражено через 

перо в моей руке, и каждый раз был полн удивления от этого ребенка из света, 

рожденного в языке. Так и сегодня, но теперь это уже не интерпретируемые стихи, а 

ясные послания из потустороннего мира.  

То, о чем я просил много лет назад в унынии и отчаянии, несмотря на все 

препятствия, стало реальностью. Бог вернул на правильный путь мою жизнь, которая 

полностью вышла из-под контроля. Он вернул мне мою истинную идентичность, он 

вернул меня самому себе. За моей спиной долгий путь. Наконец-то я прибыл к месту 

назначения, и мое божественное предназначение раскрывается. Я становлюсь тем, кем 

я есть. 



*   *   * 

Несколько лет назад я начал бегать. Как марафонец, ты постоянно попадаешь в 

ситуации, когда, по сути, не можешь больше бежать. Тело болит, оно посылает явные 

сигналы, чтобы ты остановился. Ты бежишь, опираясь только на силу воли, 

преодолевая боль. Не сдаваться — это главный принцип, ведь у тебя есть цель, ты 

бежишь не зря. Положительная мотивация помогает превзойти себя, достичь 

результатов, которые были бы невозможны при унынии или негативном настрое.  

Иногда ориентируешься на других бегунов и позволяешь им немного потянуть 

себя; в группе бежать легче, но бороться приходится каждому самому. С 

продолжительностью бега цель становится все ближе — и если хорошо распределить 

силы, то можно сохранить баланс между израсходованной и оставшейся энергией. В 

конце ты еще раз мобилизуешь все силы и спринтуешь к финишу. Изможденный, ты 

задыхаешься, но радость от уверенности в успехе перекрывает усталость. Ты 

испытываешь глубокое чувство удовлетворения от того, что победил свое тело, 

преодолел свои слабости и достиг своей цели. 

Духовный путь полностью соответствует марафонскому забегу: поток, когда все идет 

как само собой, мертвая точка, когда ты не знаешь, продолжать ли и как, слабость и 

мучительная нужда, ошеломляющие чувства счастья и эйфории, групповая динамика 

— все взлеты и падения забега являются атрибутами пути веры. Финиш соответствует 

прибытию в небесную родину. Все, кто серьезно и целеустремленно отправляется в 

путь, рано или поздно достигают этого места назначения, независимо от того, быстро 

или медленно, молодые или старые, свежие или изможденные. Всех участников с 

радостью ждут Отец и уже прибывшие дети Божьи. 

Но нужно узнать, где проходит правильный забег (искать истину у Иисуса Христа), 

зарегистрироваться (просить о божественной милости и руководстве), выйти на старт 

(честностью и преданностью проявить необходимую серьезность перед Богом) и, когда 

прозвучит стартовый сигнал, начать бежать. 

*   *   * 

В своей новой профессии я ухаживаю за людьми с тяжелыми формами инвалидности. 

Один мужчина, которого я очень полюбила, с шести лет страдает детским параличом. 

Он практически полностью лишен возможности двигаться и находится на 

искусственной вентиляции легких. Хотя ему прочили небольшую продолжительность 

жизни, не более 30 лет, благодаря своей вере и вытекающему из нее 

жизнеутверждающему отношению к жизни, он сейчас в середине 60-х и ведет 

довольную и благодарную жизнь. 

Работа медсестрой учит меня смирению, преданности и терпению, благодаря чему 

скрытый в сердце дух Божий получает возможность раскрыться. Во время работы меня 

чаще всего сопровождают ангелы и любяще поддерживают. Иногда духовно 

присутствуют и звездные души, которые готовятся к воплощению на Земле и с 

интересом наблюдают за этим служением ближним. Меня всегда охватывает большая 

радость в общении с духами, с которыми я искренне общаюсь. 



Физические ограничения людей, которым я служу, показывают мне состояние моей 

души. Ведь, несмотря на открытие и начало раскрытия данных Богом талантов и 

связанное с этим прогрессирующее пробуждение, моя душа все еще парализована. 

Символически она сидит в инвалидном кресле или лежит на больничной койке и ее 

загробные опекуны перемещают ее в самые разные духовные сферы. Днем и ночью она 

получает любовь , питается небесной пищей, омывается и очищается божественным 

светом – и таким образом получает все самое лучшее.  

Моя вера еще не достаточно сильна, чтобы слова Иисуса «Встань и иди!» могли 

раскрыть свою исцеляющую силу. Но этот день наступит, и я полностью выздоровлю и 

выполню предназначение, которое было для меня задумано в невыразимые времена в 

лоне Божества. 

*   *   * 

Посвящение в тайны жизни и осознание истинного смысла своего существования 

влечет за собой большую ответственность. По мере духовного прогресса человек все 

больше осознает значение этого посвящения. Только рядом с Небесным Отцом душа 

может противостоять усиливающимся противодействующим силам, чтобы постоянно 

предавать себя божественной любви. 

Пробуждение было и остается даром, позволившим мне увидеть свою духовную 

сущность. Вечность назад я был создан с прицелом на время перемен, чтобы служить 

Богу здесь и сейчас. Перед «спуском» в мир бренности мне еще раз было показано, 

каким опасностям подвергается человек на этой Земле. Отец показал мне возможность 

погибели из-за привязанности к материальному благополучию со всеми его 

удовольствиями и кажущейся безопасностью. Я видел и вижу, что материя притягивает 

нас, как магнит, любовь к ней связывает нас и не отпускает даже после смерти из-за 

земных желаний и страстей, тесно переплетенных с душой. И я видел и вижу, что 

любовь к Богу – единственный путь обратно к свободе духа.  

Я помню, что я непременно хотел уйти, чтобы в это время перемен выполнить 

божественное поручение, и что ради любви я был готов терпеть все невзгоды, которые 

встречались мне на земле. Я помню уверенность в успехе, помню готовность всегда 

жить и умирать ради любви. И помню сердечное прощание с братьями и сестрами – и 

объятия Иисуса. 

Но не только предродовая жизнь присутствует в настоящем. Ясно видя 

предстоящие задачи, я смотрю в будущее с уверенностью, иду рядом с Небесным 

Отцом. Чувствовать себя в полной безопасности с Ним и в Нем – это чудесное чувство. 

В душе с каждым днем становится все светлее, божественный свет любви проникает и 

лишает силы духовную смерть. По милости Божьей я ввожусь в тайны жизни — 

скрытые от большого мира, но дарованные маленькому ребенку. 

*   *   * 

Я не сомневаюсь, что Иисус Христос – это видимый и осязаемый для нас Создатель и 

Бог. С самого начала пробуждения я чувствую с Ним глубокую связь. Все сильнее 

становится ощущение, что это «старая» любовь, если выразиться земными словами. Я 

всегда чувствую теплое раскрытие Иисуса, полное ожидания, что я отвечу на его 



привязанность. Тогда кажется, как будто два близких друга встречаются после долгого 

времени. Мы сразу же снова становимся едиными, и глубокая радость наполняет эту 

встречу.  

Эта небесная близость дает совершенно новое понимание ценностей. Только в 

свободной любви сердца человек познает Бога как Отца, только в безусловной 

преданности заботливому Отцу Небесному, который любит своих детей больше, чем 

свою собственную жизнь, человек понимает, что значит быть ребенком Божьим. 

*   *   * 

В земной жизни человек подвержен слабостям и недостаткам, в божественной жизни 

он действует совершенным образом. Преодолеть это несоответствие и постепенно 

подчинить эгоистические силы воли воле Бога, чтобы в конце концов возродиться в 

ней, – это первоочередная задача каждого человека.  

В случае душ, связанных обязательствами, дверь в сердце иногда приходится 

открывать силой, чтобы обеспечить выполнение их призвания. Тогда Божий дух сразу 

же становится присутствующим – и требует полной самоотдачи, чтобы своевременно и 

всесторонне действовать через душу, вверенную ему.  

Так и я был насильно вырван из мирской жизни, причем потребовались большие 

усилия и терпение со стороны помощников из потустороннего мира, чтобы удержать 

меня в божественном предназначении. Повторяющиеся взлеты и падения в процессе 

духовного созревания заставляли меня хранить молчание, чтобы не передавать 

преждевременно смешанные с собственными взглядами и тем самым искаженные 

духовные знания. Но теперь пришло время приступить к эсхатологическому 

призванию. Даже если многие из уже открытых божественных талантов еще предстоит 

реализовать, духовное видение и слышание достигли такого уровня, что могут быть 

раскрыты. 

Как обитатель Божественного Сердца, я являюсь посланником и носителем Его 

сокровенной любви. Исходя из этого, я сообщаю каждому человеку, что Небесный 

Отец хочет спасти каждую, даже самую падшую душу – и может это сделать, 

независимо от того, в каком состоянии она находится. Кроме того, моя задача состоит в 

том, чтобы показать истину духовным искателям всех направлений, а также 

представителям различных религий. Многие дети Божьи заблудились в ложных и 

далеких от Христа учениях и не могут найти свою истинную идентичность. Здесь Отец 

пробудит спящих и укрепит борющихся братьев и сестер. Независимо от того, призван 

ли он или избран, каждый искренне стремящийся верующий найдет в сообщениях 

необходимую информацию, чтобы смочь жить в любви к Богу и тем самым обрести 

свободу духа. 

Моя главная задача – указывать на духовное заблуждение человечества и 

показывать апокалиптические последствия, которые нас ждут, если мы будем 

продолжать греховное поведение. В этом смысле я служу пророческому духу, который 

есть дух вопиющего в пустыне, который есть дух, всегда готовящий путь Господу. 

Я ясно и четко вижу цель и смысл своего земного существования до того года, когда я 

покину тело. Однако прежде наступит час, когда смерть распнет меня всей мощью 



своего ужаса, но присутствие Бога обезоружит ее, свидетельствуя о силе и славе жизни 

во Иисусе Христе.  

*   *   * 



Борьба души 
«Я ел мед, опьяненный 

запаха своего духовного разложения». 

Можно было бы подумать, что человек, открывший для себя истину жизни, сразу же 

стремится следовать открывшемуся ему пути, чтобы обрести осознанную 

божественную жизнь. К сожалению, пробуждающаяся душа часто настолько увязла в 

материальных желаниях – фактически влюблена в них, – что ее сознание, несмотря на 

просветленное видение, не может обрести освобождение. В своих слабостях человек, 

тронутый Богом, по-прежнему остается возлюбленным смерти. Это обстоятельство 

доставляет многим христианам тягостные и мучительные часы, в которые они борются, 

чтобы достичь земли своего призвания. Вот несколько текстов на эту тему, написанных 

в унынии и отчаянии, но также и в постоянно возрождающейся надежде и уверенности. 

*   *   * 

Во мне нет света, я полон гнева и агрессии. Не могу смотреть на Иисуса, не хочу 

смотреть на Иисуса. Я слишком горд и упрям, чтобы просить о помощи. Я хочу быть 

злым! Я купаюсь в «свободе» саморазрушения. 

Эта смерть знает все входы в сердце – и есть так много духовных смертей, которые 

можно умереть, так много ловушек... Змея, символ искушения, черная, блестящая, я 

вижу, как она бесшумно скользит по душе. Она – мастер тонкого соблазна, тихого 

заманивания в ловушку, скрываясь в тени с терпением зла. Она может принимать 

любую мимику, любую форму, любое желание материи, любую кажущуюся 

благодеяние. Она выдаёт свой яд за удовольствие, а свои объятия — за место 

безопасности. Она мастерски продаёт смерть как жизнь, она в совершенстве владеет 

этим искусством.  

В тесном объятии с ней я танцую танец теней в бледном свете моей окоченевшей 

любви – и со всей силой сопротивляюсь, чтобы покинуть это место, поскольку здесь я 

нахожу мнимую опору и принимаю огонь телесных желаний за свет жизни.  

*   *   * 

В душе я бью головой о стену. Я снова потерпел печальное поражение в борьбе с 

низменными страстями — в этой одной, уже бесчисленное количество раз проигранной 

битве. Моя голова разбивается на тысячи кусочков и обнажает свое содержимое: 

уныние, отвращение, отчаяние, гнев на Бога за то, что он позволил мне так низко пасть.  

Мой разбитый мозг витает вокруг меня в виде разрушительных мыслей и в конце 

концов падает на пол осколками. Но бредовое сознание упорно держится, собирает 

лежащие на полу обломки и осколки и снова облачается во все преходящие желания, 

чтобы как можно скорее вновь принять облик смерти. Уже завтра он снова встретит 

меня, с удовольствием свяжет и утащит в мрачные пещеры моего эгоизма, упрямства и 

высокомерия.  

*   *   * 



Когда физическое желание овладевает мной, я не могу больше сосредоточиться на 

духовных мыслях, не говоря уже о том, чтобы найти убежище в духовном мире. Тогда 

мне становится все равно, я навязчиво думаю только в образах, управляемых страстью 

и инстинктами. Однако то, что из этого следует, уже не так радостно: в чувственном 

опьянении Божий дух отступил, и душа снова участвует в смерти плоти. За этим 

следуют мучительные часы раскаяния и самообвинения.  

Многие искренне стремящиеся христиане с трудом продвигаются вперед. Но 

слабость может быть условием прогресса, потому что в ней можно найти бесконечную 

любовь и терпение Бога, без какого-либо принуждения и упреков. Находясь рядом со 

своим ребенком, Он входит в его смертельные страсти, участвует в его борьбе, утешает 

и поднимает на духе. Это возможно для Него также потому, что, будучи человеком, 

Иисус Христос Сам должен был пережить душевные слабости, которыми Он облекся, 

чтобы использовать их как инструмент для освобождения своего Духа, заключенного в 

сердце.  

*   *   * 

Снова меня охватывает Твоя милость, Ты протягиваешь мне руку в болоте моего греха. 

Ты вступаешь в зловонную грязь моего эгоизма, как мать, желающая спасти своего 

тонущего ребенка. Так Ты открываешь свое сердце. Я презираю и ругаю Тебя, но Твои 

любящие глаза не отворачиваются от меня. Твое сердце остается открытым, хотя я 

бросаю в него мусор, а мои острые, ранящие мысли впиваются глубоко в Твои руки и 

ноги и пригвозждают Тебя к кресту, мой Бог и Отец! И Ты истекаешь кровью за меня и 

смотришь на меня с невыразимо добрыми глазами, которые говорят: «Я люблю тебя, 

Мое дитя, Я умираю за тебя, Мой сын». 

Так Ты вытаскиваешь меня из моей могилы. Так Ты избавляешь меня от смерти. 

Так я пробуждаюсь в Тебе. 

*   *   * 

При продвижении по духовному пути из-за существующих душевных слабостей 

неизбежны срывы. Снова и снова человек падает из светлых сфер в продолжающуюся 

самоправедность, возникающую в отношениях с ближними, и связанные с ней 

осуждение и мысленное наказание. 

В таких ситуациях гнев и злость полностью овладевают мной, черная пелена 

опускается на сердце и окутывает его безнадежностью, связанной с самодовольством и 

самолюбием; и когда человек находится в таком состоянии, он становится должником 

темных сил. Подчиняясь закону причины и следствия, он платит кровью души цену 

своего рабства.  

Хотя отец держит свою защитную руку над своими детьми, он иногда позволяет им 

испытать силу тьмы – для самопознания и чтобы они увидели перед своими глазами 

дьявольские механизмы. Так и несовершенство ребенка ставится в положение 

совершенства. В конечном итоге, всепроникающая божественная основа жизни делает 

каждое несовершенное действие слугой света и любви. 



*   *   * 

Благодаря моему сверхчувственному восприятию я слышу слова духов из 

окружающего нас потустороннего мира. Не всегда это приятные слова. Мое 

самодовольное поведение в определенных ситуациях часто сопровождается 

насмешками и смехом. Если я поддаюсь унынию или самообвинению, эти эмоции еще 

более усиливаются низшими сущностями. Тогда я могу только принять и терпеть эти 

тягостные состояния.  

Душа плачет, дышать становится тяжело. В небе грозно сгущаются черные тучи. В 

буре отчаяния волны моря души бушуют, сознание становится игрушкой в руках 

демонических сил. Но теперь я испытываю силу Бога. В эту ночь появляется Иисус. Он 

идет мне навстречу по волнам и приказывает буре замолчать. Сразу же наступает 

тишина. В ней он произносит слова утешения и ободрения. Душа внезапно 

успокаивается, сердце дышит светом и любовью. Неописуемое чувство принятия 

приносит мгновенное освобождение. 

Все чаще я слышу послания из светлого мира духов, получаю указания на ближайшее 

время, узнаю, какие испытания меня ждут и от каких душевных привязанностей нужно 

освободиться. Всегда в них присутствуют терпение и забота. Но мне также дают 

понять, что время поджимает, потому что оно безвозвратно уходит.  

*   *   * 

Необходимо полностью предаться божественной воле, только тогда дух мира лишается 

права претендовать на душу. 

Когда Бог трогает человека и пробуждает его, сатана получает привилегию 

искушения. Он говорит: «Еще сегодня я повержу тебя — когда я предложу тебе свои 

сладости, ты отречешься от Бога и последуешь за мной!» 

В этих испытаниях бывает, что уже пробудившийся дитя Божье снова теряет 

открывшуюся ему духовную жизнь. Остается эгоист, жаждущий удовольствий и 

признания, погруженный в страхи, заботы и саможаление. В эти ночи души его 

поведение определяют его слабости, которые порой приводят его к безнадежности и 

отчаянию. Здесь проявляются настойчивость и верность – и здесь принимается 

решение о жизни и смерти. 

Как и в Иисусе Христе Отец (божественная любовь) удалился в ночь перед 

распятием, и Сын Человеческий Иисус без божественной помощи (только силой души) 

должен был бороться за решение пожертвовать собой ради любви, так и каждый 

человек, который серьезно хочет войти в духовную жизнь, должен в ночном саду своей 

души обрести готовность к самоотдаче божественной любви. В этой самоотдаче воли 

заключается победа над темными силами: сатана должен уступить. 

И однажды, когда душа будет очищена и испытана в этих сражениях, мирской жало 

будет с нее снят. Тогда она сможет вечно жить в доме своего небесного Отца.  

*   *   * 



Разница между тем, кем человек считает себя, и тем, кем он является на самом деле, 

озадачивает каждого, кто ищет свою истинную идентичность и происхождение. 

Противоречие между земным и духовным существованием подрывает его уверенность 

в себе и порой приводит к замешательству и неуверенности. 

Один фундаментальный вопрос возникает снова и снова и становится постоянным 

спутником: «Кто я на самом деле? Реально ли мое пробуждение?» 

И фантазия обладает силой реальности. Но фантазия подобна водовороту, вихрю 

бесконечных возможностей, втягивающему душу в поток разнообразных духовных сил, 

которые не всегда играют с открытыми картами. Здесь есть много скрытых мотивов 

духовного вдоха, но только в осознании их происхождения и предназначения душа 

дышит в свете. Какой кислород дает жизнь, а какой ядовит и смертелен? Может ли 

слепая душа в темнице тела вообще почувствовать божественную истину? 

Я знаю, что ложь движется незаметно. Она переняла это от терпения любви. Так дух 

лжи использует и искажает все божественное, чтобы имитировать жизнь. Так он 

предлагает плоды смерти, приписывая им жизненность. Если человек осмеливается 

вкусить тленную пищу в джунглях заблуждения, он рискует стать хранителем лжи. 

Если он не осмеливается, он подвергает себя голодной смерти. Поэтому у него есть 

только один выбор: идти вперед, надеясь на спасение в твердой вере и доверии к любви 

и милосердию Отца. Он обязательно протянет руку своему заблудшему ребенку и 

приведет его в камеру сердца, где находится огонь, способный осветить самые темные 

бездны души и разоблачить ложь и смерть. 

Тогда они окажутся лицом к лицу: сатана, предатель жизни, и человек, преданный 

своей ложностью. В этой встрече любовь Отца окончательно пронзит смерть – и, 

извиваясь и бьясь в конвульсиях, ночь сдастся дню. И вместе день и ночь восстанут в 

свете духовного солнца, прекрасные, великолепные и сияющие, глядя друг на друга 

божественными глазами. И звук раздастся по бесконечности, провозглашая 

непобедимую силу любви.  

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 



Пост — пища света 
«Когда жених здесь, 

невесте не нужно голодать». 

Результат зависит от цели, которую преследует человек, постясь. Если он стремится 

только к снижению веса, а также к очищению и оздоровлению организма, то он и 

получает именно это; сознательного проникновения в неизведанные области души не 

происходит. Пост служит тогда исключительно физической цели – с неизменно 

благотворным воздействием на тело и душу.  

Если человек находится на духовном пути и испытывает трудности с преодолением 

своих желаний и страстей, он может использовать пост в качестве поддержки для 

реализации определенных планов и целей. В этом случае физическое очищение и 

похудение, происходящие в результате воздержания от еды, играют лишь 

второстепенную роль. 

Во время поста не только шлаки и токсины в клетках тела высвобождаются и 

сжигаются, но и яд, накопленный в душе, — это запечатленные модели поведения и 

различные виды условностей, которые мешают духовно стремящемуся человеку 

продвигаться вперед — высвобождается и требует переработки. Таким образом, период 

поста становится процессом, который полностью бросает вызов человеку. Он 

проникает в более глубокие слои своих внешних желаний. Он входит в пространство, в 

котором открывается его привязанность к бренным вещам этого мира. Здесь 

эгоистические энергии, постоянно бушующие в душе, безжалостно раскрываются, 

поскольку с них снята маска земного удовлетворения. 

Поэтому это осознание сначала очень неприятно и унизительно – человек теряет 

равновесие. Но именно это унижение открывает духовно стремящемуся человеку ранее 

скрытые области души. Доверительный пост под руководством Отца открывает двери в 

пространства познания, далекие от мирского ложного самопознания. 

В Библии оптимальная продолжительность поста оценивается в 40 дней. Каждый 

христианин, который действительно хочет пробудиться, должен однажды пройти через 

длительный пост, если это позволяют его состояние и конституция.  

*   *   * 

При длительном уединенном посте проявляется тяга к мирскому потреблению. Здесь 

можно увидеть свою склонность к чрезмерному и разгульному еде и питью. Становится 

очевидной зависимость от всех видов развлечений и времяпрепровождения в СМИ. 

Человек скучает по телевизору, смартфону и компьютеру, из которых он постоянно 

получает новую информацию, позволяющую ему сформировать точку зрения и, 

следовательно, мнение, чтобы создать видимую живость в самых разных 

идентификациях и взглядах. И над всем этим возвышается (тоска) по признанию 

профессиональной и частной деятельности, которая придает иллюзию значимости.  

Для безбожного мира эгоцентрическая мотивация и признание являются 

экзистенциальной необходимостью, но поскольку они, как правило, основаны на 



внешних действиях и подтверждениях без духовной опоры, человек никогда не может 

найти смысл и цель своего существования. В постоянном стремлении к земному успеху 

и материальным удовольствиям ( ) человек упускает из виду свою истинную задачу в 

жизни – самопознание в Боге. 

Пост дает возможность проникнуть в скрытые области сознания. Если в течение 

длительного времени воздерживаться от повсеместных возможностей удовлетворения, 

то можно достичь состояния, в котором душа обнажается в своей неустойчивости 

земных и бренных стремлений. Если оставаться стойким в этой пустыне и не убегать от 

себя, то в результате открывается опора доселе неизвестного фундамента: вдали от всей 

мирской суеты открывается жизненная сила, которая существует независимо от 

внешних событий. Здесь человек обретает свою духовную идентичность, здесь 

Небесный Отец дарует своему ребенку постоянное удовлетворение его желаний, здесь 

дитя Божье обретает свою ценность в любви Иисуса Христа.  

В ходе этого процесса проливается много слез, я часто плакал перед Богом в своей 

ничтожности. Но я всегда чувствовал Его радость от моего искреннего и честного 

признания своих ошибок, и эта любовь всегда давала мне утешение и уверенность. 

*   *   * 

На духовном пути не всегда можно сразу или вообще выполнить определенные 

требования, в результате чего воля временами очень ослабевает. Пост приводит душу в 

равновесие после первоначального сопротивления. В пустыне поста она очищается и 

может выйти из самоналоженного воздержания укрепленной. Таким образом, пост 

всегда является новым началом.   

Именно в борьбе с сексуальным влечением пост является мощным оружием. Во 

время этого периода воздержания душа, жаждущая удовольствий, уходит из тела, в 

результате чего чувственные желания теряют свое влияние. Иногда это ощущается как 

нечто странное, поскольку связь с телом ослабевает. Дыхание становится более 

поверхностным, потребление кислорода временно снижается. Иногда это приводит к 

головным болям и снижению концентрации внимания. Уже существующие физические 

недомогания могут сначала усугубиться. 

Если принять эти состояния, то из них развивается большое благословение. Уже в 

первые недели уменьшается потребность в физическом удовлетворении. Дальнейший 

пост с 3-й по 6-ю неделю дает совершенно новые представления о духовных 

отношениях. Чувство свободы, легкости и смирения наполняет душу. В этом она может 

полностью погрузиться в Бога, отцовская любовь вновь заставляет сердце расцветать. 

*   *   * 

Опыт поста  

Уже несколько дней я борюсь с низменными инстинктами и желаниями, которые 

постоянно предстают передо мной. Я вижу свою ненасытность в отношении хорошей 

еды и лакомств, вижу зависимость от средств массовой информации, вижу неуемные 

сексуальные желания, вижу стремление к признанию со стороны мира, вижу удобство 



и лень, самоуверенность, высокомерие и надменность. И вижу, как эти духовно-

материальные сращения мешают освобождению, если им постоянно уступать.  

Внутреннее беспокойство, сверхчувствительность и агрессия сменяются 

покорностью и потребностью подчиниться слабостям души. Чаще всего необходимы 

уединение и тишина, но на этот раз я постился в повседневной профессиональной 

жизни. Я неоднократно пытался молиться, но не мог сосредоточиться. Тем не менее, я 

знаю, что Иисус здесь и поддерживает меня, даже если я не чувствую Его присутствия.  

Если душа падает на пути лишений, Отец помогает ей, говоря: «Иди, дитя Мое, 

вставай и иди дальше. Смотри вперед, а не назад! Тот, кто оглядывается назад, сразу 

же снова падает на предстоящие препятствия. Всегда смотри на путь и держи цель 

перед глазами». 

*   *   * 

Я горячо просил Бога дать мне возможность уединиться, чтобы молитвой и постом 

освободиться от земных оков. И вот представилась такая возможность: дом моей 

знакомой в горной деревне высоко над озером Гарда идеально подходит для этого. В 

летние месяцы там царит оживление, но сейчас, в ноябре, там находятся только 

местные жители. С террасы на крыше открывается вид на большую часть озера, 

которое, глядя сверху, лежит мирно и тихо в долине. Я буду долго сидеть там, моя 

душа успокоится и прояснится.  

Духовные братья и сестры сообщили мне, что они будут рядом, чтобы 

сопровождать и поддерживать процесс. Там также будут присутствовать темные силы. 

Они будут давить на меня своей разрушительной энергией и пытаться вселить в меня 

страх и сомнения. Я знаю это и готов к этому. Во имя Иисуса я приказываю им уйти — 

это уже происходило в прошлом, поэтому я знаю соотношение сил, которые 

сталкиваются друг с другом. 

Такой перерыв всегда является трамплином в новый этап жизни. Духовные знания, 

открывшиеся в воздержанном уединении, должны затем быть с любовью 

интегрированы в повседневную жизнь, благодаря чему они становятся собственностью 

души. Это азы продвижения по духовному пути. Здесь проявляются серьезность и 

верность. И здесь делаются большие и твердые шаги в сердце Отца. 

*   *   * 

Пост в уединении швейцарских гор. Трудно отпустить. Разлука с семьей требует 

преодоления. Внезапная тишина, воздержание от мирских удовольствий и наслаждений 

вызывают беспокойство в душе. Но именно поэтому я здесь, чтобы еще больше 

отрешиться от мира и приблизиться к Богу, чтобы стать полезным инструментом Его 

любви. 

Внутренние борьбы и глубокий покой сменяют друг друга. Редко я так много 

плакал и молился. Однажды вечером я так сильно чувствую любовь к своей жене и 

детям, что боль разлуки почти лишает меня дыхания. Это состояние не хочет 

заканчиваться – я стою перед выбором: ехать домой или остаться. Но это испытание: 

Иисус или семья. Хотя мое сердце кровоточит, я решаю подождать и не убегать. Душа 



очищается. Внимательность возрастает, наступает покой. После первоначальных слабо 

chegefühlen я скоро наполняюсь энергией и желанием действовать и становлюсь 

путешественником по горам.  

Не я просил о перерыве в жизни на альпийской лужайке, Иисус вложил в меня это 

желание и сделал его осуществление возможным. «Я люблю Тебя, Иисус!» – Теперь Он 

здесь. Я прижимаюсь к Его груди, и это объятие не должно заканчиваться. Взгляд в Его 

глаза лишает меня дара речи и мыслей. Любовь Иисуса теперь является моей пищей, 

моим небесным хлебом, моим небесным вином. Без Него нет ничего, с Ним есть все. 

Когда жених здесь, невесте не нужно голодать. Он питает душу и тело. Он показывает 

мне, что боль разлуки с семьей была и остается болью Его любви в моем сердце – и как 

сильно Он жаждет быть со Своими детьми.  

Во время похода я внезапно отделяюсь от себя и прозреваю свою падшую 

человеческую сущность: «О Боже! Это я!? Я не хочу возвращаться туда! Это ужасно! Я 

больше не хочу быть этим беспокойным и хаотичным клубом мыслей и чувств!» 

Душа отрезвляется и потрясена, буквально рушится, задыхается, ищет опору. И 

тогда Отец берет меня в свои объятия, в свои глаза, в свое сердце. Меня охватывает 

невыразимое чувство принятия. Все хорошо. Наконец-то дома. Любовь, любовь, 

любовь. 

*   *   * 

Процесс питания светом 

Питание светом означает, что жизненная энергия поступает в организм не через 

твердую пищу, а напрямую, без материального носителя. Один из способов достичь 

этого – так называемый процесс питания светом, который стал известен в Австралии в 

начале 90-х годов. Он длится три недели, причем в первую неделю не едят и не пьют, а 

в две следующие недели употребляют только разбавленные соки. Звучит довольно 

жестко – и это действительно так. 

В течение первой недели, якобы в ночь с 3-го на 4-й день, духовные существа 

проводят операцию, в ходе которой в спинной мозг вводится эфирная капельница, 

чтобы предотвратить смерть от почечной недостаточности или обезвоживания. Таким 

образом запускается процесс перехода, и в конце первой недели человек уже чувствует 

себя сытым.  

Цель питания светом — не отказ от еды, а инструмент для освобождения от 

застрявшего коллективного сознания, чтобы быть свободным для новых духовных 

переживаний. Согласно инструкции, процесс питания светом следует проводить только 

в том случае, если вы душевно стабильны и уже имеете опыт поста (подробные 

указания и важную информацию по этой теме можно найти в книге Михаэля Вернера 

«Жизнь через питание светом». Я не рекомендую другие книги по этой теме, так как в 

них в основном встречается духовная чепуха). 

В этом процессе я не хочу связываться с чужими сущностями, а хочу углубить контакт 

с Иисусом Христом. Хотя я не уверен, одобряет ли он мое намерение или просто 

сдерживается из уважения к моей свободе воли, я буду осуществлять свой план в 



надежде, что это поможет мне освободиться от душевных заблуждений и земных 

привязанностей. 

Первый день: 

12 часов назад выпил последний глоток воды. Поскольку мне известны симптомы 

поста, я готов к физическим недомоганиям, таким как головная боль, легкое чувство 

слабости и головокружение, а также нарушения концентрации.  

Второй день: 

Использую этот день для размышлений и более глубокого настроя. Душа молится. Я 

чувствую себя прозрачным и легким. Из опыта поста я знаю, что желания часто 

маскируются под голод. В нашем мире изобилия настоящий голод уже почти не 

знаком. 

Третий день:  

Сегодня чувствую себя немного слабее. Дышать тяжело. Мне холодно, потому что 

организм без пищи производит мало тепла. В предстоящую ночь, по-видимому, 

предстоит душевная операция, чтобы предотвратить смерть и перевести тело на 

питание светом. С доверием я отдаюсь в руки Иисуса. 

Четвертый день: 

Я ничего не заметил о ночной операции. Чувство слабости усиливается, я не могу ясно 

мыслить, чувствую себя как в оцепенении, но в то же время очень раздраженным. Это 

самое экстремальное, что я делал до сих пор. Четыре дня не есть – не проблема, а вот 

не пить – уже проблема. Сейчас я борюсь с этим процессом. 

Благодаря повышенной душевной прозрачности, собственные мысли и слова, а 

также мысли и слова других людей проникают прямо в сердце с особой 

интенсивностью. Душа открывает свои самые темные каналы, все подавленное 

выходит на поверхность, воспоминания и травмы, хранящиеся в глубинах сознания, 

освобождаются. Жажда становится непреодолимой. У меня болят почки, я 

гипервентилирую. За четыре дня мой вес уже снизился на 7 кг. 

Пятый день: 

При росте 188 см и нормальном весе около 88 кг я на самом деле довольно сильный и 

хорошо тренированный благодаря марафонским забегам. Но сейчас я не могу встать из-

за слабости. Так, наверное, чувствует себя инвалид, которому не подчиняется тело. Это 

неприятное ощущение. Это смертельная зона. Сейчас важно полностью отступить. 

Жена и дети очень волнуются, и это понятно. Они видят мое страдание, опасаются 

худшего, умоляют меня прекратить процесс, но я упрям, как осёл. 

Шестой день: 

Голоса людей становятся жидкими. Чем светлее голос, тем чище и прозрачнее 

жидкость. Я слушаю музыку с высокими голосами и пью ее. В течение дня я, как ни 

странно, чувствую себя все сильнее. Что-то изменилось... и все, что изменилось, 

хорошо. Вечером у меня начинается приступ кашля. После этого я чувствую себя как 

новорожденный — может быть, как ребенок, у которого после рождения открываются 



энергетические каналы. Полный энергии, я четыре-пять раз бегаю по лестнице на 

чердак и обратно. Чувство слабости полностью исчезло. 

Седьмой день: 

Хотя тело истощено, а лицо осушено, я не чувствую ни слабости, ни апатии, но жажда 

становится почти невыносимой, рот и горло полностью пересохли. В голове крутятся 

мысли, и я понимаю, что такое безумие, потому что вижу его. Сегодня вечером в 22 

часа я могу пить. 

Вторая и третья недели: 

Я не могу описать ощущения от первого глотка. Все мое существо было наполнено 

одним чудесным словом: СПАСИБО!  

Уже в начале второй недели я почувствовал, что хорошо питаюсь. Я пью 

разбавленные соки, во время совместных трапез мои глаза тоже едят и радуются 

аппетиту окружающих. В отличие от некоторых других «людей, питающихся светом», 

которые чувствуют, что питаются извне, я чувствую, что питаюсь изнутри. Тело теперь 

гораздо ближе ко мне, чем раньше; в этой близости я чувствую его невыразимую 

отдаленность, чувствую, что я не являюсь им, а оно является моим средством 

передвижения. Искусно сконструированная машина, которая позволяет душе 

существовать на земле. 

Этот процесс смирил меня. Моя вера в Бога стала более интенсивной. Теперь я 

вижу: только Бог поддерживает меня в жизни. Он – энергия в материальной пище, он – 

хлеб жизни. Теперь я уверен, что без материальной пищи не обязательно умирать. 

Непосредственное потребление пищи из жизненной энергии, в которую мы погружены, 

в любом случае возможно. Однако я не могу и не хочу представить себе, что не буду 

потреблять жидкость. Я должен оставить это противоречие как есть.  

Когда-нибудь наступит время, когда человечество сможет питаться таким образом. 

Но, как и некоторые другие техники открытия души, переданные чрезмерно усердными 

духами, этот «канализированный» процесс, который работает у отдельных людей, но не 

у большинства, не вдохновлен Богом. Поэтому я настоятельно не рекомендую 

процесс питания светом. Я понял, что Бог не хочет, чтобы мы постоянно 

отказывались от пищи, не говоря уже о том, чтобы проводить этот процесс. 

Пост иногда имеет место на духовном пути, поскольку он очищает тело и душу. 

Однако есть и пить в меру — это божественный акт, соответствующий духовному 

питанию. Кроме того, при приеме пищи освобождается связанная с материей душевная 

жизнь, поскольку во время процесса пищеварения высвобождаются тонкие 

растительные и животные вещества, которые поступают в человеческую душу. Кроме 

того, прием пищи дает возможность выразить благодарность Богу как до, так и после 

еды и питья.  

Если в наших широтах когда-нибудь возникнет нехватка продовольствия и голод, 

Отец накормит своих детей из своего духа, даже без этого процесса. 

*   *   * 

 



Христианская повседневная жизнь - дары веры 
«Смирение раскрывает 

сила любви 

в мелких событиях повседневной жизни». 

В городе, на оживленной улице. Когда светофор для пешеходов переключается на 

зеленый, толпа устремляется вперед. Однако в час пик образовалась пробка, и 

пешеходный переход оказался заблокирован. Люди толкаются перед и за 

автомобилями, но инвалид в коляске не может пройти. Тогда один из водителей 

отступает назад, чтобы освободить место. В этот момент за ним пробирается отец с 

коляской и едва успевает увернуться, чтобы не попасть под машину. Некоторые 

прохожие останавливаются и грубо ругают водителя, называя его идиотом. Женщина с 

очень симпатичной внешностью не ругается. 

Когда толпа спешит дальше по улице, женщина обращается к нескольким 

возбужденным прохожим дружелюбным и приятным голосом, говоря, что водитель 

автомобиля просто хотел сдать назад, чтобы пропустить мужчину в инвалидной 

коляске. Она делает это так любезно и совершенно без агрессии и осуждения, что люди 

сразу успокаиваются и, по-видимому, на мгновение забывают о своей злобе. 

Возбужденные черты лица сглаживаются, на лицах появляется легкая улыбка. Полная 

радости, я благодарю Бога за этот урок любви к ближнему. 

*   *   * 

В супермаркете очереди у касс тянутся как минимум на десять метров назад, между 

стеллажами, и продвигаться дальше не получается. Некоторые из ожидающих 

нервничают и проявляют нетерпение. 

Внутри меня звучит голос: «Ожидание тоже может быть прекрасным. 

Наслаждайся этим моментом и посмотри, что произойдет». 

С доверием я отпускаю все вокруг себя, и меня охватывает такая радость и любовь, 

что мне трудно удержаться, чтобы не обнять всех стоящих рядом по очереди или лучше 

сразу всех сразу. Мой взгляд блуждает по помещению... ситуация изменилась. Стало 

тише, толчея прекратилась, не видно больше нетерпения, напряженные лица выглядят 

расслабленными. 

Изменяется ли окружающая среда благодаря преданности любви? Или это та же 

самая ситуация, только рассматриваемая сердцем, тронутым Богом? Ведут ли себя 

люди теперь по-другому, потому что Небесный Отец изливает Свои благословения? 

Как бы то ни было, маленькие чудеса повседневной жизни стали частью моей жизни, и 

каждый раз я испытываю радость, участвуя в служении Божьей любви к людям. 

*   *   * 

В переполненном городском автобусе царила необычайно мирная атмосфера. Несмотря 

на тесноту, пассажиры были дружелюбны и вежливы, не было слышно ни одного 

грубого слова, все были полны терпения по отношению к ближним. Я была удивлена 

этим и задала себе вопрос в своем сердце. 



«Истинный верующий может изменить атмосферу в помещении, и тогда многие 

души становятся мирными и любящими», – услышала я и попыталась найти этого 

верующего человека. Поскольку я не смог его обнаружить, у меня возникла мысль, что, 

возможно, это я сам, но я стыдился этого, поскольку ни в коем случае не считал себя 

достойным быть названным истинным верующим в моей греховности. 

Я услышал: «Только в смиренном признании собственной греховности 

открывается дверь в сердце души, из которой может проявиться духовная жизнь». 

*   *   * 

В бедной африканской деревне я увидел отца, который ласково обнял своего сына. Их 

глубокая привязанность отражалась в их сияющих глазах. Этот, на самом деле, ничем 

не примечательный вид наполнил меня таким счастьем, что моя душа внезапно 

загорелась пламенем. Полный радости, я подумал, что для счастья нужна только 

любовь; и как прекрасно там, где живет любовь, независимо от внешних обстоятельств. 

*   *   * 

Участвовали с нашей младшей дочерью в 10-километровом забеге. Это был ее первый 

длинный забег. Она боролась, чтобы выдержать и закончить забег, несмотря на 

простуду. Она не хотела разочаровать своего папу – и себя тоже. После того, как мы 

рука об руку пересекли финишную черту, мы крепко обнялись, и совместное счастье 

после предшествующих усилий было незабываемым. 

Я уже пробежал несколько марафонов, но совместный забег с дочерью значит для 

меня больше, чем многие предыдущие финиши. Какая радость, какое счастье быть 

отцом или матерью, дарить своим детям любовь и понимание и делиться с ними 

своими переживаниями.  

Благодаря любви к нашим дочерям я глубоко заглядываю в сердце Бога. Если человек 

уже испытывает такую привязанность к своим детям, прощает им все, поддерживает их 

во всем, то насколько же больше наш Небесный Отец любит нас своей совершенной 

любовью, отдаваясь нам во всех ситуациях нашей жизни, когда мы обращаемся к Нему 

и открываемся Ему. 

*   *   * 

Мы проводим отпуск на Атлантическом побережье. В курортном комплексе некоторые 

гости бронируют шезлонги со своими пляжными принадлежностями ранним утром, 

хотя приезжают только в конце утра. Многие купальщики уходят, так как не находят 

свободных мест. Одна семья приходит к своим зарезервированным шезлонгам только 

около полудня. Я наблюдаю: немецкая супружеская пара с двумя взрослыми дочерьми, 

примитивно-высокомерные в своих высказываниях, которые они громко произносят, 

куря сигарету за сигаретой. Им, кажется, безразлично, что они занимают шезлонги с 

утра. Я думаю, стоит ли обратить их внимание на это, но разговор наверняка не будет 

приятным.  



Тихо я обращаюсь к Иисусу. Он трогает мое сердце, и меня охватывает искренняя 

привязанность к этой семье. Даже их не очень красивые лица приобретают 

симпатичные черты. В духе я вижу их как детей Божьих, Он нежно трогает их души, 

как мать трогает своих любимых детей. 

Так проявляется любовь к ближнему. Это путь, по которому мы можем идти: 

отступить, открыть сердце и позволить божественной любви действовать в нем и через 

него. Это могут быть духовные дары в виде сказанных слов или тихой молитвы, или 

материальная помощь любого рода. Когда мы перестаем мешать себе, мы становимся 

дверью, через которую наш Небесный Отец может войти на Землю. Таким образом 

жизни можно распространять много благословений.  

*   *   * 

В продуктовом магазине пожилая женщина не смогла полностью оплатить свои 

покупки и с грустью вернула товары. Я мягко положила руку ей на плечо и предложила 

оплатить недостающую сумму. Она с недоверием посмотрела на меня, и кассирша тоже 

бросила на меня вопросительный взгляд. После того, как я заплатила, женщина 

благословила меня и пожелала мне здоровья на всю жизнь. Выходя из магазина, у меня 

на глазах были слезы счастья от того, что я смогла сделать кому-то радость. 

Иисус сказал: «Что ты сделал этой женщине, ты сделал Мне». По дороге домой я 

размышлял над Его словами и снова не смог сдержать слез радости. 

Давать – это благословение, если ты действуешь в союзе с Иисусом, потому что тогда 

Бог дарует через тебя – любовь к ближнему становится таким образом священным 

актом. Но нужно научиться не ожидать ничего в ответ на дарение. Если однажды не 

поступит благодарность или кто-то воспользуется твоей готовностью помочь, не 

следует отказываться от любви. Это удается только тогда, когда в центре своих 

действий ставишь благо ближнего. Необходимо решиться на этот шаг, если хочешь по-

настоящему идти по духовному пути и вступить в приключение божественного 

сыновства. 

*   *   * 

Моя коллега по работе разводилась и не могла оплатить аренду. Я одолжила ей 

половину своей месячной зарплаты, чтобы она могла свести концы с концами. Когда 

наши пути разошлись, она не смогла вернуть мне деньги. Я дала ей свой адрес и 

сказала, что она должна вернуть деньги, когда ее финансовое положение улучшится. 

Она больше не выходила на связь. Спустя несколько лет я встретил ее в ресторане. Я 

сразу почувствовал ее угрызения совести. Я тепло обнял ее и искренне обрадовался 

этой встрече – прежде всего тому, что она снова встала на ноги. Я не упомянул о 

деньгах, для меня было и остается радостью служить любви. 

Разум склонен осуждать такие поступки и называет их глупостью, поскольку они не 

приносят должной выгоды. С мирской точки зрения такая точка зрения является 

законной. С божественной точки зрения все выглядит иначе. Бескорыстные поступки, 



которые стоят выше земных привилегий и материальной выгоды, проявляют 

благословенные силы Бога и приносят освобождение во всех сферах. 

Но не стремление к Божьей милости для себя самого должно быть причиной 

благодеяний. Только безусловная любовь к Отцу должна быть мотивом, только красота 

любви радует Божьего ребенка. Никакие деньги мира, никакие материальные богатства, 

никакие земные удовольствия не могут дать того счастья, которое заключено в жизни с 

Богом. Никакие слова не могут описать то, что Отец дарит детям, которые любят Его 

больше, чем бренное великолепие этого мира. 

*   *   * 

Сегодня я помогал на кухне в ресторане своего друга и заработал 120 марок. По дороге 

домой ко мне подошла пожилая женщина и спросила, не могу ли я дать ей марку, так 

как из-за высокой платы за квартиру она не может купить себе еды. Мое сердце почти 

разрывается от сострадания, я даю ей 100 марок и оставляю 20 себе. Она почти не 

может в это поверить и взволнованно говорит: «Еще есть такие люди!» и тепло 

обнимает меня. Я радуюсь так же, как и она, а может, даже больше, и искренне 

благодарю за эту случайность. 

Только когда мирской разум остается в стороне, сердце может проявлять истинную 

любовь к ближнему. Конечно, не следует раздавать все свои деньги, но человек 

ведомый так, что может давать в меру, даже если земное разумное мышление не хочет 

этого признавать. И лучше чаще давать немного больше, чем один раз слишком мало. 

Дела милосердия могут проявить свое божественное действие только тогда, когда они 

не выставлены на всеобщее обозрение – если только Бог не пожелает этого. В этом 

месте примеры должны свидетельствовать о том, что Отец наполняет своего ребенка 

своим Духом и обитает в нем, когда он служит не материальному корысту, а любви. 

Здесь Божье Слово исполняется по-настоящему и живо. Он есть любовь и жизнь. Без 

Него нет ничего, с Ним есть все. Моя жизнь принадлежит Иисусу Христу. В Нем я 

невыразимо счастлив. 

*   *   * 

Дары веры 

«Когда ты раздражен или озадачен 

тем, что происходит на пути к Богу, 

то ты еще не достаточно тверд в вере». 

Фестиваль Tollwood в Мюнхене 

Когда мы входим на территорию фестиваля, мы слышим старые песни Supertramp, 

доносящиеся из музыкальной арены, и я говорю своей спутнице: «Это пробуждает 

воспоминания о 70-х», и в душе думаю, как было бы прекрасно побывать на этом 

концерте... но, к сожалению, билеты распроданы. В душе я смотрю на Бога с любовью, 

требовательно, вопросительно — как маленький ребенок, который глазами просит 



родителей купить ему игрушку из витрины — есть ли возможность все-таки пойти на 

концерт. 

Мы прогуливаемся по палаткам и стендам и обнаруживаем подругу в пивном саду. 

Когда мы приветствуемся, мы узнаем, что у нее день рождения, и поздравляем ее. Она 

говорит: «Хотите два билета на Supertramp в подарок? У нас есть билеты, но мы 

предпочитаем остаться здесь и отпраздновать на свежем воздухе». 

Я смотрю на нее с недоверием и затем протяжно говорю: «Э-э... да?!», а она уже 

вкладывает нам в руки билеты и желает приятного концерта. Конечно, мы сразу же 

идем в музыкальный шатер, и Иисус говорит через Роджера Хадсона: «Give a little bit of 

your love to me...» 

Так Отец радует нас многими способами и исполняет даже земные желания, если 

их осуществление не вредит его детям и они признают в подарках его привязанность и 

любовь. 

*   *   * 

Неделя кемпинга в Италии. По прогнозу погоды, именно в эту неделю будет дождливо 

и прохладно, особенно в первые дни. По дороге дождь идет так сильно, что порой 

ничего не видно, и мы едем очень медленно. Тем временем я беседую с Иисусом на 

самые разные темы, а что касается прогноза погоды, то я обращаюсь к своему детскому 

сердцу. 

Он говорит: «Не люди отвечают за погоду, а Я; как и во всех других вещах жизни, 

здесь Я тоже имею последнее слово».  

Когда мы приближаемся к месту отдыха, небо проясняется, и к моменту прибытия 

оно почти безоблачно. Мы проводим прекрасный день на пляже, а вечером ужинаем на 

свежем воздухе перед нашим автофургоном. Только когда мы ложимся спать, начинает 

капать дождь, который идет всю ночь. Утром солнце светит в окно спальной кабины, и 

нас ждет прекрасная погода. С третьего дня дождь не идет даже ночью, и все 

последующие дни, за исключением одного, проходят под теплым солнцем и ясным 

голубым небом. 

Такими переживаниями Отец показывает, что Он всегда хочет дарить радость. Он с 

любовью говорит своему ребенку: «Поскольку ты подарил Мне свою любовь, Моя 

любовь тоже принадлежит тебе». 

В последний день отпуска мы убираем арендованный на месте караван и отправляемся 

на пляж, чтобы провести там еще несколько приятных часов. Поскольку наш старый 

зонтик от солнца уже сильно износился, мы решаем купить здесь новый. Я хочу 

достать кошелек из сумки для пляжа... и не нахожу его. Даже тщательный поиск в 

автофургоне не приносит результата. На обратном пути к пляжу меня сопровождает 

нежный голос: «Ты ясновидящая, ты должна знать, где находится кошелек!» 

Я сосредотачиваюсь и нахожу его в сумке для купания — я действительно его не 

заметила. «Да, вот он!» — говорит мой духовный наставник, довольный моим успехом. 

На пляже я открываю сумку и с благодарностью беру кошелек. 

*   *   * 



Отпуск в Таиланде 

Купаясь в море, я внезапно получаю пронзительный импульс немедленно выйти на 

берег. Я думаю: «Что может со мной случиться, здесь нет течений и, скорее всего, нет 

акул» — и продолжаю плавать. Через несколько секунд я чувствую острую боль в ноге. 

Я быстро возвращаюсь на пляж, где моя нога уже заметно опухла и горит. Когда 

местные жители осматривают меня, выясняется, что меня уколол морской ёж.  

К сожалению, это был не первый случай, когда я игнорировал внутреннее 

предупреждение — и потом со мной или с кем-то другим что-то случилось. В будущем 

я буду лучше прислушиваться к нему. 

*   *   * 

Мы с женой посещаем Морской фестиваль в Брегенце. На этот вечер прогнозируют 

дождь, но представление под открытым небом все равно состоится. Я прошу Иисуса, 

чтобы мы смогли посмотреть представление, не промокнув. Когда мы занимаем свои 

места, начинает слегка моросить, и примерно 99% из 6000 зрителей спешно надевают 

дождевики и пластиковые плащи; с их остроконечными капюшонами они образуют 

забавное море гномов. Мой сосед справа тоже одет таким образом и смотрит на меня 

вопросительно, поскольку я сижу только в футболке. Я дружелюбно говорю ему, что 

дождя не будет. Он смотрит на меня с сочувствием, потому что над нашими головами 

нависают угрожающие черные тучи. Чтобы подкрепить свою веру, я не надеваю 

куртку. Вскоре дождь внезапно заканчивается, и в течение следующих двух часов на 

землю не падает ни одной капли. 

Я не являюсь классическим поклонником оперы и на самом деле нахожусь здесь ради 

своей жены. Поэтому во время представления я обращаюсь к Иисусу. 

Он говорит: «Молись!» 

«За кого мне молиться?» 

«За всех людей в этом зале». 

«Но их так много!» 

«Я дарую своим детям неограниченную силу молитвы». 

Мое сердце тронуто, наполненное Божьей любовью, я искренне молюсь за всех 

присутствующих. 

Тогда Иисус говорит: «Тебе дана искупительная молитва за всю Землю. Когда 

придет твое время, твоя молитва откроет Мое милосердие и принесет облегчение 

Земле и многим душам в их мучениях». 

*   *   * 

 

 

 



Духовное видение и переживание – блаженство 
«Мое время в Твоих руках, 

теперь я могу быть спокойна, спокойна в Тебе. 

Ты даешь безопасность, Ты можешь все изменить. 

Дай мне твердое сердце, укрепи его в Тебе». 

Мы приглашены на евангелическую службу по случаю визита танзанийской 

партнерской общины. Пастор и его жена из Танзании проводят мессу. Детский хор поет 

африканские песни о Иисусе, их высокие голоса трогают сердца слушателей. В конце 

пастор благословляет немецкую делегацию, которая на следующей неделе 

отправляется в Африку.  

Я вижу и небесное благословение. Небесные духи появляются и возлагают руки на 

шестерых путешественников. Лучи света наполняют их души, это так прекрасно! 

Ангелы отправляются, чтобы подготовить путь немецкой делегации. С сердцем, 

наполненным любовью, она окажет танзанийским братьям и сестрам всяческую 

помощь. 

В ходе этой чудесной мессы мне наконец показывают, что на Земле есть много 

таких маленьких островков любви духовных и конфессиональных общин. 

*   *   * 

Посетил знакомого для возвращения в предродовое существование, но я видел только 

несвязные образы и старые фрагменты мыслей. Однако в конце этого сеанса я пережил 

интенсивный опыт: я увидел себя эмбрионом в утробе матери. Когда наконец должно 

было произойти рождение, я сопротивлялся этому. В духовном мире развернулась 

борьба за мою душу. В последнюю минуту я был вынужден и смог покинуть родовой 

канал, иначе мне грозила смерть от удушья. В целом роды длились три дня и были 

очень тяжелыми для моей молодой матери. Из-за тогдашних социальных условий в 

Баварском лесу для внебрачного ребенка, зачатого в результате связи с женатым 

мужчиной, единственным вариантом были тайные роды дома.  

Однако мое появление в мрачном этом мире было совсем иначе в потустороннем 

мире: в комнате, наполненной ярким светом, присутствовали ангелы, а Иисус стоял 

посреди них и благословлял происходящее. Затем я увидела, как спустя годы моя душа 

была скованна цепями земных желаний, чтобы она укрепилась в борьбе с ними и 

смогла в свое время принять и нести божественную жизнь. 

Бездыханная родовая травма по-прежнему преследует меня; иногда это приводит к 

остановке самостоятельного дыхания. Из-за этого я очень осознанно отношусь к 

дыханию. Следить за дыханием и тем самым интенсивно ощущать жизненную силу 

дарит глубокий покой и радость сердца. В небесном мире вся жизнь дышит светом, и 

любовь несет этот свет в каждую клеточку души и раскрывает божественное сознание.  

(Примечание о реинкарнационной терапии: 

Сейчас я осознаю, что гипнотические регрессии не без опаски. Поскольку во время них 

естественная самозащита души отключается, злые духи ( ) могут овладеть человеком, 



находящимся в трансе. Поэтому настоятельно не рекомендуется прибегать к этому 

методу лечения). 

*   *   * 

Я сижу на скамейке в торговом центре и наблюдаю за оживленной суетой. Иногда мне 

разрешается заглянуть в душу человека, чтобы расти в любви. Мой взгляд падает на 

хрупкую женщину средних лет. Отец сразу же открывает ее душу: раненная птичка со 

сломанными крыльями, несущая в себе невыразимую боль; и все же она выдержала 

бури этого мира. Несмотря на душевную боль, она сохранила любящее сердце и тем 

самым не утратила своего достоинства. Слезы сострадания текут по моим щекам, что 

же этот мир наделал здесь. «О Отец, пожалуйста, покончи с этой трагедией!» 

В духе я обнимаю это милое существо и не отпускаю его. Любовь Иисуса 

пронизывает меня и наполняет молитвой с невиданной доселе интенсивностью. Моя 

благодарность не знает границ, когда я узнаю, что однажды смогу обнять эту сестру на 

небесах.  

*   *   * 

Моя подруга празднует свой день рождения в пивном саду. Я сижу напротив другой 

приглашенной гостьи, симпатичной и очень веселой молодой женщины. Ее маленькое 

тело несет большую уродливую голову, глаза выпячиваются из-под слишком больших 

век, на руках только несколько короткие пальцы. Она является тем, что мы обычно 

называем уродливой и отталкивающей. Поскольку я смотрю на нее сердцем, мне 

открывается ее душа. При виде этой красоты я почти забываю дышать. Слёзы 

наполняют мои глаза. Я пытаюсь это скрыть и погружаюсь в свою тарелку. Теперь 

Иисус показывает мне свою искреннюю любовь к ней, и я вижу, как он однажды лично 

проводит её в духовную родину.  

Я не знаю причины и причины судьбы этой женщины, но я вижу, что после смерти 

ее ждет великое блаженство. Она не знает об этом, но ее сердце знает и уже живет в 

этом трогательном предвкушении.  

Исполненный любви и благодарности, я сижу молча в шумной толпе. Глубоко мое 

существование – дух моя жизнь. Моя жизнь принадлежит Тебе, о Отец. Только Тебе. 

*   *   * 

В универмаге я наблюдал за матерью с маленькой дочерью. Глядя в глаза ребенку, я 

понял, что в новом времени она будет выполнять особую задачу. Я попросил Божьего 

благословения для них обеих. Тогда подошла группа ангелов с поручением особо 

защищать эту семью и сопровождать ее на дальнейшем жизненном пути. Это были 

братья и сестры матери и ребенка, которые не воплотились в плоти. Чтобы быть рядом 

со своими сестрами и помогать им, молитва открыла для них врата земли. Они ждали 

этого момента и с энтузиазмом приступили к делу. 



Отец побуждает человеческое дитя молиться, чтобы открылась дверь, через 

которую прольется Его благословение. Чудо спасения происходит только от Него, но в 

отцовской божественной любви Он приписывает Свое действие Своим детям. 

*   *   * 

Наша дочь играет на фортепиано трогательную пьесу. За ней стоит ангел, который 

наслаждается ее исполнением. Это родственная душа. Любовь, исходящая от этого 

посетителя, наполняет весь дом. Моя душа горит ярким пламенем, я почти растворяюсь 

в этом уюте света. 

В духовном доме свет и любовь будут кислородом, которым мы дышим. Как же я 

жду дня возвращения домой!  

*   *   * 

Лежа на матрасе, я с благодарностью слежу за своим дыханием. Меня охватывает 

странное чувство легкости. Прижавшись к сердцу Иисуса, я покидаю тело и свободно 

паря в пространстве как дух. В моей потусторонней сфере я вдруг сижу за фортепиано, 

хотя никогда не играл на этом инструменте. Руки и пальцы скользят по клавишам и 

раскрывают чудесную мелодию, которая пронизывает меня насквозь; да, я есть музыка, 

я есть сами звуки и буквально таю в этом экстазе. 

Когда я снова оказываюсь в теле, я чувствую его влажные щеки. Тело тоже плачет 

слезами души, когда она находится вне его. 

*   *   * 

Поднялся на Олимпийскую гору в Мюнхене и обнял прекрасное величественное 

дерево. 

Он сказал: «Так же, как я был посажен на этой горе, воздвигнутой из руин войны, 

вырос и теперь стою в своей силе и величии, так и ты вырастешь из руин своей 

внутренней войны, укрепишься и, наконец, восстанешь в божественной силе и величии 

души». 

Я назвал дерево Самуэлем. Он был очень рад этому. 

*   *   * 

Зимний забег 

Длинные пробежки в этом году привели меня в отличную форму. Я не чувствую 

никакого напряжения во время бега — все в порядке, я здоров. Я легко бегу и 

наслаждаюсь физической силой и легкостью. Равномерный скрип снега переводит меня 

в легкое состояние медитации, а толстые снежинки танцуют вокруг меня. Я постепенно 

сливаюсь с белым ковром, почти паря в воздухе. Меня охватывает глубокая 

благодарность и удовлетворение. Опустошенный безумием мира, я нахожу уют в 

сердце Отца.  

Душа пронизывается светом, все разделения исчезают – каждый человек 

становится братом и сестрой в божественном смысле. Теперь я вижу вперед, далеко 



вперед! Так, как будет однажды, нет, так, как есть на самом деле: человечество – это на 

самом деле один человек. И этот человек осознает себя как единство всех людей. И в 

вечности он будет все глубже вникать в сущность Бога, будет соединяться с Богом в 

безграничной ser любви. Да, это мы, которые тысячелетиями воюем и убиваем друг 

друга: человек из света и любви! 

Где я? Тело там, снаружи, бежит. Я мягко скольжу обратно внутрь, соединяюсь со 

своими чувствами. Становление вытесняет бытие, время снова берет верх. 

*   *   * 

Отпуск у моря 

Сидя на пляже, море нежно омывает мои ноги — как большое, верное животное. Я 

разговариваю с ним и показываю ему свою привязанность и уважение. Тогда оно 

открывается, чтобы раскрыть происхождение и родину всей жизни: 

В этом грандиозном зрелище я вижу правду человека, скрытую в теле, 

выброшенную на берега бренности, пока время не разбивается: стеклянный океан, море 

боли и страданий, взывающее в бесконечность! Здесь содрогнулось самое сокровенное 

Бога! И произошло то, чего никогда не было и никогда не будет во вечности: риск 

вечной смерти, жертва этого творения, воплощение Бога, распятие и воскресение 

любви! 

Приходя в себя, я чувствую нежное ласкание волн, море нежно касается моей души, 

показывает мне свою связь. Оно знает. 

*   *   * 

Когда я в очередной раз почувствовал глубокую любовь к Богу, я увидел, как она, 

подобно волне, прокатывается по вселенной, бесконечно далеко и без конца. Тогда я 

спросил: «Как возможно, что маленький человек создает такую волну любви, которая 

наполняет бесконечное пространство?» 

Я услышала: «Каждый человек несет бесконечность в своем сердце, и каждая 

бескорыстная любящая мысль заставляет Вселенную содрогнуться и наполняет ее 

светом и любовью. Так каждый человек через свою любовь к Богу становится со-

искупителем всей падшей материи и всех потерянных душ. Эта любовь – 

единственный ключ к искуплению и освобождению. Она – ключ к Небесам». 

*   *   * 

Ночь Страстной пятницы 

Эту ночь я провожу в одиночестве, бодрствуя на скамейке в парке. В своих мыслях я 

полностью с Иисусом и хочу проявить солидарность в своей человеческой слабости. 

Осознавая, что события той ночи и последовавшее за ними распятие изменили мир, я 

всем сердцем чувствую к нему притяжение. Вдруг я вижу, что Иисус, борющийся с 

сатаной, замечает меня. И вижу, что в своих сражениях он думал о судьбе каждого 

человека. В этих мыслях он наконец нашел силу, которая заставила его сказать: «Отче 

мой, не моя, но Твоя воля да будет!» 



Теперь я духовно перенесён в Гефсиманский сад. Луна светит ярко, и царит 

абсолютная тишина. Иисус одет в белую одежду. Он сидит на земле, его большие, 

борющиеся глаза полны любви. Отец удалился. Человек Иисус, в этот час покинутый 

Богом, борется за исполнение своего предназначения без принадлежащей ему rige 

божественной силы, он может использовать только силы своей души. Он дает мне 

заглянуть в его внутренний мир, и я вижу его безмолвную борьбу перед лицом 

грядущих событий. Я молча подхожу к нему, он позволяет обнять себя, как брат, наши 

сердца глубоко соединяются. Мы остаемся так, пока тело не зовет меня обратно.  

Я еще долго сижу на скамейке, чтобы осознать только что пережитое. Такое познание 

Иисуса Христа разрушило все мои прежние представления. Разум смиренно 

подчинился любви, которая полностью овладела мной во время этой встречи. Мое 

блаженство безгранично. Мое сердце принадлежит Тебе, о Отец, навсегда Тебе! 

*   *   * 

В церкви 

С заднего ряда я наблюдаю, как люди автоматически произносят свои молитвы и 

следят за церемонией в алтарной части. Неожиданно я вижу Иисуса. Он сидит в 

коричневой одежде из шерсти на одной из продольных скамеек сбоку. Никто не 

обращает на него внимания, никто не проявляет к нему искреннего и настоящего 

интереса, никто из так называемых верующих не хочет действительно быть с ним. 

«Так и с людьми, они не видят Иисуса, они не видят бедного брата рядом. Они 

ходят в церковь из корысти и по привычке и спят сном праведников», – говорит мне 

внутренний голос. 

В другой раз я заглядываю в души двух прихожан, сидящих рядом друг с другом. Один 

из них – слепой приверженец церковной институции, слова священника теряются в 

тумане его мертвой веры. Под диктатом материального мышления он утратил всякую 

духовную глубину. Его вера заключается в том, что ходить в церковь все равно хорошо 

для чего-то – и потому, что другие тоже так делают. Он думает об обеде и о 

результатах футбольных матчей. В его сне Бог для него бесконечно далек и поэтому 

недостижим. 

Другой имеет истинную церковь в себе и приходит сюда, чтобы нести любовь в 

общину. Он полностью присутствует, его сердце наполнено Божьим присутствием. 

Каждое слово священника проникает глубоко в его сердце и питает огонь его 

отцовской любви, потому что «для чистого все чисто». Я вижу, как он тихо молится за 

своих ближних, и в ответ на эту молитву церковь озаряется ярким светом. 

Иисус появляется в белой одежде, в сопровождении ангелов он благословляет 

присутствующих. Молящийся чувствует, что происходит нечто святое. В своем сердце 

он говорит: «Дорогой Отец, я прошу Тебя ради Твоей любви, чтобы ни одна душа, 

находящаяся здесь, не была потеряна, чтобы все были спасены и нашли Тебя». 



После этого церковь озаряется еще более ярким светом, вся церковь состоит из 

света и любви, ее сияние проникает далеко в бесконечность. Верующий чувствует, что 

Отец услышал его просьбу, и его радость неописуема.  

И я вижу, что один человек олицетворяет слепой материальный мир, а другой – 

всеотдающую любовь. Далее мне показывают, что церковь символически олицетворяет 

Землю. И еще глубже становится видно, что церковь представляет собой все 

материальное творение . И еще глубже она раскрывается как символ духовного 

творения – с любовью как молитвой о спасении и вечной жизни. 

Глубоко тронутый, я благодарю Бога за это видение. Еще долго моя душа будет в 

огне, так что я едва ли смогу себе помочь.  

*   *   * 

Во время медитации сердца с моими детьми мы переносимся в тронный зал Бога. 

Иисус сидит на троне, он одет в сияющую белую одежду, и в своем царственном 

обличье на голове у него корона. Слева и справа вдоль боковых стен стоит большое 

количество ангелов, которые с благоговением смотрят на своего Господа и Бога — 

также присутствуют многие другие духи. Мы бежим прямо к Иисусу, и дети садятся 

ему на колени, как они всегда делают, когда мы встречаемся с ним.  

Он говорит: «Смотрите, это дети земли, они выбрали путь плоти и поэтому 

должны пройти через тяжелую мировую борьбу. Раньше они были такими же, как вы, 

полными благоговения перед святостью и всемогуществом Бога. В темноте мира они 

могли познать Бога-Отца и любить Меня, как дети любят своего отца, и их любовь, 

познанная во Мне, преодолевает благоговение и открывает дверь к Моему сердцу. Они 

не смотрят на Мою славу, а смотрят только на Мое открытое сердце. 

Так каждый дух должен идти этим путем, если он хочет приблизиться ко Мне, 

как они. И они также являются Моей радостью и Моим неизмеримым счастьем. 

Даже если они еще несут на своих ногах пыль земли, Моя любовь омоет их души, как 

снег в солнечном свете, и их радость не будет иметь конца». 

Иисус ласкает своих и моих дочерей, и они прижимаются к Его груди и пьют от Его 

любви. Наконец Он встает и смотрит на меня. Он полностью принимает меня в моей 

ничтожности и греховности. Я могу обнять Его и погружаюсь в уют этого союза. Духи 

наблюдают за нами и очень тронуты, но также удивлены тем, что мы так бесцеремонно 

обращаемся с Богом. 

Наконец, пришло время покинуть королевский зал. Когда мы снова оказываемся в 

нашем материальном доме, мы все еще полны света от визита Иисуса. Это было не 

воображаемое путешествие, а реальное переживание в духовном мире. 

*   *   * 

Путешествие по Марокко 

Мы отправились на верблюдах в Сахару. Когда в лагере становится тихо, я слышу 

призыв подняться на высокую дюну. Сейчас полночь, полная луна озаряет море песка 

бледным светом. В пустынном лагере спит моя семья, которую я так люблю и за 



которую я от всего сердца благодарю Бога. Ветер нежно ласкает мою кожу и мою 

душу. Исполненная любовью к Богу, она начинает петь. Раньше я орал, когда был пьян, 

а это случалось нередко. Теперь я «пьян от любви к Богу» – и воспеваю эту любовь.  

Внезапно появляются духи, любопытно наблюдая за мной. Поскольку это, 

очевидно, умершие мусульмане, я говорю им, что Мухаммед, безусловно, был 

пророком, через которого говорил Бог . Но добавляю, что Иисус Христос не был 

пророком, потому что в Нем был и есть Бог в полной мере. Иисус Христос – это Бог во 

плоти и поэтому он несравненно выше Мухаммеда. Они понимают меня, по крайней 

мере, на языковом уровне – как и у людей, в загробном мире слово теряет свою 

оболочку, остается видимым только внутренний смысл/душа – и продолжают 

наблюдать.  

Я углубляюсь в сердце и попадаю в освещенный полной луной сад Гефсиманский. 

Иисус сидит там в белой одежде. Отец удалился, Иисус теперь полностью Сын 

Человеческий. Присутствуют многие духи, да, небо открылось над Гефсиманским 

садом, но никто не может вмешиваться в грядущие события, чтобы помочь. Я долго и 

крепко обнимаю Иисуса и пью его любовь. Так мы и остаемся, пока я снова не 

оказываюсь на дюне. Тишина окутывает меня, невыразимый покой наполняет меня. 

Все есть любовь, все есть Бог. Освобожденная от земных сил, я принадлежу только 

Ему. Снова я переношусь в духовный мир: 

2000 лет назад Иисус Христос проложил прямой путь в Царство Небесное, и те, кто 

следуют за ним, приходят туда, где он находится. Но на этом пути возникли 

препятствия, которые необходимо устранить. Специально обученные для этой цели 

духи облеклись в земные тела. Они являются первопроходцами божественной любви, 

задача которых – сделать духовные «подъездные пути» к пути, проложенному 

Иисусом, и сам путь снова проходимыми. Они усердно трудятся, чтобы раскрыть 

христианское учение с любовью и правдивостью, которое заросло духовной сорняками 

и засыпано камнями заблуждений. Это апостольское служение также включает в себя 

восстановление истинной идентичности Иисуса Христа как единственного истинного 

Бога – для всех народов этой Земли. 

Когда я выхожу из этого озарения, небо затянуло облаками, луна исчезла, а ветер 

сильно дует песком в мою обнаженную грудь, так что я чувствую тысячи уколов 

иголками. Я закрываю глаза и спрашиваю Иисуса, должен ли я остаться. Тогда он 

открывает мое будущее, и я вижу, как сначала перед несколькими, а затем перед 

многими людьми я произношу речь. «Что я должен сказать? Это не мое дело!» — 

говорю я. Но Иисус уверяет, что в каждой ситуации я получу смелость говорить и 

найду нужные слова. Но это еще не все. На христианских собраниях Он через меня 

сообщает больным и инвалидам, что исцелит их, если они уверуют в спасительную 

силу Его любви. После этого мужчина в инвалидном кресле и другие присутствующие 

с различными физическими недугами исцеляются. 

Затем я обращаюсь к слушателям: «Настоящие болезни имеют душевную природу 

и их гораздо труднее излечить, чем физические. Ведь в такие недостатки, как 

высокомерие, похоть, зависть, скупость или жадность, легко впасть снова, если 

открыться им. Только тот, кто готов отказаться от своего греховного поведения, пусть 



просит Иисуса исцелить его сейчас». После этого некоторые люди освобождаются от 

своих грехов и познают любовь Бога. 

Вернувшись в тело, я стою спиной к ветру. Моя жизнь принадлежит Иисусу Христу, 

да, на самом деле жизнь каждого человека основана на Божьей совершенности, но 

люди отвергают эту безопасность. В глубине души я вижу готовность в любой момент 

покинуть тело. Да, я готов! Слово «случайность» исчезает в ничто. Я чувствую, как 

смерть навсегда покидает меня и бессмертие пронизывает меня. Не в теоретической 

вере , а в живой уверенности. Какое освобождение! Увидеть собственное бессмертие, 

безошибочное осознание вечной жизни – это милость и дар Отца своим любящим Его 

больше всего детям! 

Между тем, уже 3 часа ночи. Я произношу молитву за родных и знакомых, а затем 

иду в лагерь, чтобы еще немного поспать, ведь мы не хотим пропустить восход солнца. 

*   *   * 

Семья 

Наш брак создан Богом и богато благословлен. В многих сражениях наши души 

созрели, индивидуальные склонности все больше дополняют друг друга, как две части 

одного целого, и позволяют нам жить в гармоничных и счастливых отношениях. 

Религиозные убеждения моей жены тихие, вера для нее – это нечто интимное, о чем 

она не любит говорить. Глубоко в своем сердце она хранит тайну брачной любви к 

Богу. 

Характерной чертой ее духа является справедливость. Несмотря на ее выраженное 

чувство справедливости, ее жизненная задача состоит в том, чтобы проникнуть в 

основу любви ее сердца и подчинить свое мирское понимание права милосердной 

любви нашего Небесного Отца. 

По милости Иисуса я однажды смог увидеть ее предродовое состояние: дух, полный 

мудрости и решительной справедливости, выполняющий божественные указания, но 

при этом связанный волей Бога и поэтому не действующий в самостоятельной и 

независимой любви. Затем я посмотрел на ее перестроенное в мировой борьбе сознание 

– и увидел нежно светящуюся, эфирную фигуру. Ее дух был чистым и смиренным. 

Никогда раньше я не видел такой грации, каждая клеточка ее существа была обращена 

к Богу, а Его любовь пронизывала ее светлую красоту и наполняла ее сердце 

невыразимой радостью и небесным миром.  

«Это моя жена? Это моя жена!» Я едва осмеливался коснуться ее своим взглядом. 

Но потом я понял, что мы можем стать едиными в нашей общей любви к Иисусу 

Христу. И я увидел, как мы, как одно целое, входим в сердце нашего Небесного Отца, 

где вечно живут безграничная свобода и блаженство.  

*   *   * 

До того, как наша старшая дочь воплотилась, она часто навещала меня и сопровождала, 

поэтому я знал ее имя и пол еще до ее рождения. Когда она открывала свое сердце, я 



чувствовал ее искреннюю привязанность, и она делилась со мной своим 

предвкушением этой инкарнации. 

Наша младшая дочь тоже является ребенком света. Обе они являются 

благословением не только для нас, родителей, потому что в новом времени они будут 

радовать многих людей своей любовью и мудростью. Их основная задача заключается 

в обучении детей и молодежи новой Земли. Это их призвание, в котором они находят 

свое земное исполнение. Пока они, наконец, не войдут в сердце своего небесного Отца, 

из которого они когда-то родились. 

*   *   * 

Во время разговора с дочерью о смерти я вижу видение ее ухода: однажды она 

почувствует, что этот день скоро наступит. Она будет страдать недолго, но перенесет 

это с смирением, как всегда делала в своей земной жизни. Она лежит в больничной 

койке и прощается со своими близкими. Вскоре после этого она спокойно засыпает. 

Полностью здоровая и счастливая, она просыпается в загробном мире. Я стою и жду 

ее... но там еще кто-то есть... это Иисус, который берет своего ребенка на руки. Теперь 

приходит и моя жена, о, какая невыразимая радость! 

На этом видение заканчивается, но я знаю, что к нам присоединится и наша другая 

дочь. Другие члены семьи и родственники дополнят небесное сообщество, и это будет 

счастливое собрание в любви нашего Отца в Иисусе Христе.  

*   *   * 

Многие духи из светлых сфер теперь приняли земную форму. Как и моя семья, 

большинство из них не имеют воспоминаний о своей предродовой жизни. Но рано или 

поздно они пробудятся, и их происхождение будет смутно касаться их из подсознания 

и частично или даже полностью раскрываться некоторым. 

Они спустились из самых прекрасных небесных регионов, чтобы служить 

человечеству в это время перемен. Здесь, на Земле, они испытывают неизмеримую 

разницу экзистенциального бытия: раньше как часть воли, связанной с Богом, в 

блаженной деятельности предначертанного совершенства, теперь как 

самоопределяющиеся люди, в принципе независимые от Бога в своей воле. Это делает 

их несовершенными, потому что они слепы к жизни Бога, скрытой в сердце души, – до 

пробуждения. 

*   *   * 

Блаженство 

Все во мне и во мне – грех. В моем земном человеческом естестве я не способен ни на 

что хорошее. Даже мнимая доброжелательность, сочувствие и готовность помочь 

сопровождаются эгоизмом, самодовольством и корыстью. Едва ли есть плохая мысль, 

на которую я не способен. Признать это – единственная правда, которой я могу 

гордиться. 



Все истинное добро и вся истинная любовь во мне и из меня принадлежат Богу, 

потому что только Он один является добрым и любящим – кроме Него нет ничего 

доброго, нет любви, нет истины, нет жизни.  

Живое осознание того, что у нас есть такой добрый и любящий Бог, наполняет мое 

сердце глубокой благодарностью и любовью к Нему. Это позволяет Ему проникнуть в 

меня Своим Духом и преобразовать все мои грехи в Свое Божественное.  

*   *   * 

Без Бога нет ничего, с Богом есть все 

Моя жизнь протекает исключительно по милости Божьей. Все, что я называю своим 

земным достоянием, принадлежит Отцу — я лишь распорядитель Его даров. Моя жена 

— дар Его сердца, мои дети — Его дети, мой дом — Его дом, моя духовная жизнь — 

Его собственность. Моя благодарность за эту милость не поддается описанию словами, 

она может и должна выражаться только в любви и верности.  

Иногда я чувствую Бога каждой клеточкой своего существа. От Него я получаю дар 

вечной жизни. В божественной принадлежности я испытываю невыразимую любовь, 

безопасность, бесстрашие и абсолютное доверие к Богу, которое пронизывает любую 

жизненную ситуацию. Такое глубокое доверие основано на безграничной любви к 

Иисусу Христу. 

*   *   * 

На христианском пути человек все чаще покидает земной мир иллюзий, потому что он 

осознал и проникся иллюзорностью материи. Погружаясь в любовь Отца, душа 

испытывает самые разные состояния духовной реальности. Иногда чудесные 

ощущения сопровождаются долгожданной встречей с Богом: 

Если полностью отдать себя божественному духу, то можно обрести абсолютную 

близость. Кажется, что я теряю себя, увеличиваюсь до бесконечности пространства. В 

этой безграничности я вижу суть своего существа: крошечную точку в бесконечности, 

которая, в свою очередь, содержит в себе бесконечность; мгновение вечности, несущее 

в себе вечность.  

Из глубины души поднимается импульс. Нет, не мысль, а вневременное осознание, 

несущее вечное слово «Я есмь». И хотя ответ присутствует, возникает вопрос: кто 

является создателем всего сущего? Кто породил истину и любовь?  

Вдали я вижу фигуру в белом одеянии. Я давно знаю, кто это, потому что она также 

приближается ко мне в моем сердце. «Отец!» – говорит во мне, «мой Иисус!» И 

объятия не хотят заканчиваться. Здесь я могу покинуть свое жалкое состояние, 

наконец-то могу жить! 

Только в Его сердце человек находит путь сюда, только здесь он обретает то 

утешение, которого жаждал всю свою жизнь.  

*   *   * 



Отец коснулся меня, и я внезапно увидел себя в духовном облике. К моему удивлению, 

я увидел человека, пронизанного любовью и светом, в котором не было ни зла, ни лжи. 

Удивленная, я подумала: «О, я хорошая! Куда бы я ни посмотрела, везде любовь, 

мягкость и доброта! Здесь невозможно притворяться, невозможно лгать, здесь есть 

только правда и добро!»  

Слезы текли по моим щекам, я сидел там, осознавая свою греховность, и не мог 

поверить, что я могу быть таким. И я увидел, что на самом деле я всегда был этим 

человеком, наполненным любовью и светом, но был пленен множеством чувственных 

желаний и зависимостей, а также связанными с ними мыслями и поступками. И я 

увидел, что на самом деле каждый человек в глубине души является совершенным 

духом в Боге и от Бога.  

И поняла, что этот дух – это сам Бог во всей жизни и что в любви, действующей в 

нем и из него, заканчивается всякое разделение. И что окончательное вхождение 

человека в свою божественную идентичность означает соединение Творца и творения, 

Отца и ребенка, души-невесты и Бога-жениха. И я все глубже и глубже вглядывался в 

эту любовь и становился все более увлеченным и безмолвным, и меня больше не было, 

и все же я был – и я пришел туда, откуда когда-то ушел.  

*   *   * 

Радость, радость, радость 

Неутрачиваемая радость, что бы ни случилось, будь то жизнь или смерть. И когда 

умирает любимый человек, глаза плачут слезами души. Но эти слезы текут в унисон с 

пробудившимся в сердце блаженством и погружены в божественную безопасность. И 

по мере того, как растет радость, растет и преданность. Какое блаженство – держать 

руку Иисуса, покоиться на Его груди, быть посвященным Им в Его планы творения. 

Это духовное возрождение рождает неописуемую любовь и мир. Только это можно 

назвать жизнью. Это наследие Бога для каждого человека, который обращается к Нему 

с безграничным смирением.  

Моя жизнь в Твоих руках, о Иисус, мой Бог! Все чаще я могу ощущать Тебя во мне 

и себя в Тебе. Бесконечное блаженство, любовь без меры и цели! Какой же это дар – 

эта божественная жизнь! 

*   *   * 

Время от времени я внезапно уношусь. Среди больших толп людей, почти подавленная 

различными энергиями, моя душа воспламеняется, горит в огне любви Бога. Меня 

охватывает глубокий покой, я безвременно и безпространственно наблюдаю за суетой. 

Укрывшись в сердце Иисуса, я понимаю, что весь мир ничто, что кроме Его любви нет 

ничего, что имело бы ценность. Я хочу раствориться в этой любви, прижимаюсь к ней, 

она такая нежная и ласковая, бесконечно ласковая. Сердце Бога свято, оно является 

источником чистоты, кротости и доброты. Да, здесь есть рай, здесь Отец открывает 

своим детям свою душу.  

В Его объятиях я умер и пробудился в Его объятиях. В Его глазах я утонул, в них 

Он воскресил меня. В моих венах течет Его искупительная кровь, мое сердце бьется в 



такт с Его сердцем. Я вижу себя как божественную искру, как часть Его сущности... я 

всегда был ею и всегда буду! 

Там, вне поля зрения окружающих, стоит человек в огне. Моя внешность буквально 

исчезает в сиянии божественной любви. Я остаюсь здесь, пребываю как дух в 

невыразимом блаженстве с моим Отцом. 

*   *   * 

Теперь я могу черпать из своего духа без конца. Потоки света изливаются в душу. Я 

могу все глубже проникать в божественную жизнь любви, все чаще Бог овладевает 

мной. В любви к Нему я вошел в свою вечную идентичность. Здесь я пью из источника 

любви, здесь Отец открывает своему единородному ребенку сокровищницу своего 

сердца, здесь Он вводит его в тайны своего материального и духовного творения.  

Если бы только люди знали, кто и каков Бог на самом деле! 

*   *   * 

Источник любви – это живость Божественного Сердца. Из груди Бога струится 

неиссякаемое богатство – из него ангельские духи пьют вечное блаженство. Я хотел бы 

поделиться этим состоянием, но не могу. 

Я нахожусь в невыразимом сознании, меня больше нет, и все же я есть. Моя душа 

не знает, что делать от радости и благодарности, я таю в огне Божьей любви, едва могу 

удержаться.  

«Твое состояние — это только начальная степень блаженства небес!» — слышу я 

внутри себя. 

*   *   * 

Мое дыхание – это мир. Мое сердце – это любовь. Каждый миг дарит удовлетворение и 

безграничную радость. Цвета проникают в меня и живут во мне. Каждый камень, 

каждое растение, каждое животное, каждый человек излучает любовь и напрямую 

трогает мое сердце. Свет дня, я не могу его описать, он живой. Какая чудесная 

гармония в этой глубине бытия! Так я существую сейчас. Больше ничего не нужно, 

когда душа расцветает в Божьей жизни. Никакое земное удовлетворение не может дать 

такого удовлетворения. Только в свободе Божьей любви человек находит свое вечное 

блаженство.  

Какая у меня еще есть потребность? В душе возникает единственное желание: 

соединиться с этой любовью навсегда и навечно. Быть полностью единым с этой 

единственной и самой истинной жизненной силой навечно. 

*   *   * 

Я есть. Все есть, как есть. Существование – я погружаюсь в истину этого слова и живу 

в ней. Быть, бесконечно просто и просто бесконечно – само по себе, в себе и из себя. 

Как можно свидетельствовать об этом опыте? Здесь заканчивается всякая мирская 



выразительность, всякая попытка описания теряется в глубинах истинного бытия. И все 

же душа хочет выразить себя... 

... эта жизнь содержит, нет, она сама является самой живой уверенностью, самой 

верной жизненностью. Жизнь, которая вечно рождает из себя любовь. Любовь, которая 

снова и снова отдается всей жизни. Любовь, которая нежно пронизывает душу. Любовь 

без прошлого и без будущего. Любовь, такая бесконечно сильная, такая бесконечно 

уязвимая, такая бесконечно чистая. Любовь, недосягаемая – и все же трогающая все: 

сердце Бога. Здесь я начинаю вечность назад, здесь я начинаю настоящее. Здесь я 

начинаю и заканчиваю одновременно. Бесконечно. Бесконечное рождение, 

пронизанное нерушимой жизненностью. Здесь я не человек, рожденный на земле, здесь 

я дух, которым я являюсь с самого начала. 

*   *   * 

Так говорит любовь во мне: 

«Я — жизнь во всем. Я — самое сокровенное и основа каждого человека, я — его 

сущность. Я пронизываю все и охватываю все, и таким образом я также являюсь 

пределом, и в этом я также являюсь смертью, а в ней — снова жизнью. 

Я есть бытие в становлении. Я есть неизменная постоянность в угасании. Ничто 

не может коснуться Меня, но Я касаюсь всего. 

Я – всепреобразующий принцип любви творения, я – его бесконечное пространство, 

я – его сила и энергия. Я направляю пути всех материальных и духовных миров. Я – 

также полнота кажущейся пустоты между мирами.  

Я – бесконечность и вечность сама по себе. Там, где Я заканчиваюсь, Я начинаюсь, 

и там, где Я начинаюсь, Я заканчиваюсь. 

Я безымянен и Я имя всех имен, написанное в глубине твоего сердца. 

Я есть любовь. Я есть безграничная любовь. Я есть сама любовь. Я есть любовь 

Бога. Я есть Бог. 

Я могу только любить, все во Мне превращается в любовь. Того, кто предается 

Мне, Я преобразую в Себя и освобождаю. Безусловно». 

*    *    * 

 

 

 



Встречи с умершими душами 
«Если кто жаждет, пусть приходит ко Мне, 

Я дам ему воду жизни». 

Световой крест 

Еще в начале своего пробуждения я начал мысленно размещать световые кресты в 

помещениях и перед домами. Это были сияющие далеко в духовный мир знаки силы 

любви, искупления и победы.  

Иногда я наблюдаю в нашем саду умершие души, которых привлекает свет креста, 

стоящего там. Некоторые с любопытством подходят и рассматривают его, другие 

быстро удаляются. Иногда собирается группа умерших, которые оживленно беседуют и 

обсуждают что-то. Когда вспыхивает искра света, приближаются небесные духи. Они 

наполняют любовью тоску ищущих и сопровождают их в более светлые края. 

Если это уместно, я обращаюсь к духам, которые нас посещают. Это слова, которые 

я обращаю к умершим и на кладбищах. При этом меня наполняет божественная власть 

и уверенность в спасении. С состраданием я могу указать им их положение и 

подготовить к встрече с ангелами. 

В земной жизни я занимаюсь уходом за тяжело больными людьми, а забота о душах 

умерших соответствует этой задаче в духовном мире. Неизвестный миру, я тружусь в 

винограднике Господнем. 

*   *   * 

Когда я веду духовные беседы с братьями и сестрами, я иногда замечаю посетителей из 

потустороннего мира, которые с интересом слушают. Чем дольше продолжаются 

беседы, тем больше духов «толпятся» в комнате. Они жаждут знаний и впитывают 

слова глубоко в свои сердца, извлекая из них большую пользу. Но присутствуют не 

только умершие. Существа из других миров также присутствуют духовно, благодаря 

чему они получают представление о земных условиях, а также о божественной любви 

Отца к детям на Земле. Для некоторых посещение является стимулом к скорой 

инкарнации. 

Таким образом, растем не только мы, живущие в этом мире, но и все это 

прославленное общество, участвующее в этом круге. И это такая радость быть в этой 

смешанной группе с Иисусом Христом в нашем центре. 

Каждый человек, искренне следующий христианской любви, притягивает к себе 

хорошую энергию и всегда окружен полезными духами. 

*   *   * 

Во время летнего бега по золотисто-желтым пшеничным полям и ярко-зеленым лесам я 

исчерпал свой запас питья. В деревне как раз подошло кладбище, чтобы наполнить 

бутылку водой. Подойдя к колодцу, я заметил умершие души, которые находились у 

своих могил. Мой защитный дух велел мне молиться за них и говорить с ними. Я был 



полон решимости и искренности и сказал умершим , чтобы они призвали Иисуса 

Христа в свои сердца, потому что только он может им помочь. Они должны наконец 

покинуть свои могилы, и скоро ангелы придут и приведут их к их судьбе. Это всегда 

происходит, как только я покидаю это место.  

Но один из них сразу встал и разгневанно сказал другим: «Что этот дурак здесь 

делает? Не верьте ни единому его слову, этот самодовольный человек!» А мне он 

сказал: «Убирайся! Что ты здесь делаешь?» 

Я ответил: «Поверьте мне, речь идет только о вашем спасении. Только любовь 

определяет мои слова и поступки, потому что все принадлежит Богу, а не мне. 

Покиньте это место, здесь не ваш дом. Следуйте за ангелами и позвольте им привести 

вас в ваш истинный дом». 

Эти слова, а также то, что я их увидел, заставили некоторых задуматься, после чего 

они отвернулись от души, которая не хотела покидать это место, где хранится их 

мертвое прошлое, и поэтому хотела привязать к себе других. Затем я с радостным 

сердцем пошел дальше, осознавая, что здесь происходит спасение, и благодарил Бога за 

эту милость. 

*   *   * 

Отпуск в Австрии 

Во время послеобеденной прогулки по городу в месте отдыха мы прошли мимо 

нескольких заброшенных домов. Внезапно вокруг меня распространилась тьма, я почти 

не могла дышать, на моей душе лежала тяжесть в несколько тонн. 

Глазами духа я заглянул в мрачные жилища. Умершие из старых и новых времен 

обитали в этих мертвых стенах. Это было самое печальное зрелище, которое я видел за 

долгое время. Какая нищета! Похороненные заживо, они жили в своем жалком 

прошлом, погруженные в летаргию, они вегетировали без надежды.  

Только когда мы покинули это место, угнетение прошло, и я снова почувствовал себя 

физически поднятым. Теперь я мог молиться за бедные души, прося Отца послать 

своих ангелов, чтобы воскресить этих мертвых. Он согласился – благодарные и 

облегченные, мы затем осмотрели город. 

(Примечание: Бога нельзя побудить к милосердию, потому что Он сам является 

милосердием. Всегда Отец наполняет ребенка заботливой и сострадательной любовью. 

Он побуждает человеческое сердце обращаться к Нему, благодаря чему Он дарит Себя 

Своему ребенку как в просьбе, так и в исполнении. Его величайшая радость — 

совершать дело спасения вместе со Своими детьми). 

*   *   * 

Умер мой друг. Мне разрешили омыть и одеть его тело. При этом я разговаривал с еще 

присутствующей душой и извинился за свое неправильное поведение, потому что в 

своей самоправедности я однажды очень сильно его обидел. Я от всего сердца 

благодарен за эту возможность исправить свою ошибку. 



Иногда случается, что умирает человек, с которым у вас не все в порядке; тогда вы, 

возможно, сожалеете, что не высказали ему все, что думаете, при его жизни. Это может 

быть как в разъединенной семье между родителями и детьми или между братьями и 

сестрами , так и в случае соседской или профессиональной вражды. То, что умершие 

дольше остаются в сфере влияния своего прежнего окружения, может быть связано с 

неразрешенными связями или соперничеством. Нередко бывает так, что обитатель 

загробного мира в гневе или мести сильно досаждает своему бывшему земному врагу и 

наносит ему вред, влияя на его жизненные обстоятельства.  

Попав в такую ситуацию, можно довериться Отцу со своей бедой и попросить Его 

передать умершему человеку прощение или просьбу о прощении. Если он не совсем 

ожесточился, рано или поздно он найдет в себе прощение и связанную с ним любовь. 

Также можно довериться Отцу с непреодолимой скорбью по поводу смерти любимого 

человека. 

Важно знать, что длительная тоска может привязывать умерших к земной сфере. 

Когда Бог дарует освобождение, оно является обоюдным, как для ушедших, так и для 

оставшихся. 

*   *   * 

Один мой коллега по работе покончил жизнь самоубийством. Однажды ночью он 

пришел ко мне во сне, обругал меня и дал мне пощечину – почему это было допущено, 

я не знаю. Иногда я вспоминал об этом событии и с удовольствием молился за Ханса. 

Спустя годы он снова пришел ко мне. Его любовь глубоко тронула меня. Очевидно, он 

вознесся и теперь обитает в более светлой сфере. Я с нетерпением жду новой встречи.  

Когда-нибудь будет много встреч в духовном доме, и в сердцах будет большая 

радость. Но все эти встречи бледнеют в присутствии Иисуса. Он затмевает все события 

во времени и вечности. Только в общей любви к Нему и в Нем каждая встреча и каждое 

воссоединение становятся праздником небесного блаженства. 

*   *   * 

Визит к подруге. В саду я встретил ее дедушку, который умер несколько лет назад. Он 

был занят садовыми работами, которыми он всегда занимался во время своей земной 

жизни. Он бегло посмотрел на меня, продолжая суетливо возиться в сарае, чтобы 

произвести впечатление важности. Я настойчиво внушил ему: он мертв и должен 

покинуть это место, чтобы отправиться в духовную родину. Бог позаботится о его жене 

и доме, и когда она тоже перейдет в мир иной, он снова увидит ее. Но он должен идти 

вперед, чтобы быть к этому готовым. Очень важно, чтобы он обратился к Иисусу 

Христу, потому что тогда исцеление и возвращение домой произойдут быстро. 

Примерно через год я снова пришел в гости. Во время разговора в комнату 

внезапно вошла агрессивная и злобная энергия. Это был дедушка, который стал еще 

более жестоким и злым. Я не мог проникнуть в его сферу, каждая светлая мысль 

подвергалась его нападкам и блокировалась. Когда душа однажды поддается темным 

силам, она часто надолго остается в плену горечи и ненависти. 

*   *   * 



После празднования дня рождения я отвез дядю обратно в дом престарелых. Я помог 

ему снять костюм и надел на него спортивные штаны и футболку. При этом мы 

беседовали о том о сём. Когда разговор зашёл о его покойной жене, я внезапно 

почувствовал её присутствие. Я почувствовал её радость и привязанность из-за моей 

готовности помочь её мужу. 

Однако, поскольку я повесил его брюки аккуратно, но не идеально сложенные на 

вешалку, она рассердилась, отчитала меня и сказала, что я должен вешать брюки более 

аккуратно. Я был озадачен и раздражен тем, что человек, умерший много лет назад, в 

такой встрече уделял больше внимания таким материальным мелочам, чем 

проявленной ранее теплоте.  

Этот опыт показывает, как трудно избавиться от эгоистичных взглядов и властного 

поведения, принесенных с собой в загробный мир. Только когда человек пробуждает в 

себе тоску по своей истинной родине в любви к Небесному Отцу, он освобождается от 

всех негативных качеств и только тогда обретает свободу духа.  

(Примечание: мой дядя, с которым меня связывала глубокая душевная близость 

благодаря нашей общей вере, к настоящему времени умер. В ночь после его смерти я 

был в духе проведен по месту его рождения и проживания, однако в 60-е годы, 

которые, очевидно, оказали на него большое влияние. На следующий день он навестил 

меня. Его привязанность и любовь глубоко тронули меня. Он будет часто навещать 

меня на моем дальнейшем жизненном пути, потому что когда-то он был любимым 

братом во Иисусе Христе — и теперь снова им стал).  

*   *   * 

Во время совместного ужина присутствовала умершая мать хозяйки. Тоска по любви к 

своей дочери и связанная с этим боль полностью наполнили меня, и я не смогла 

сдержать слез. На вопрос, почему я плачу и что случилось, я не хотела отвечать и не 

хотела упоминать о присутствии матери. Однако она очень настаивала, чтобы я передал 

слова ее дочери. В конце концов я пообещал, но отложил это на потом, так как мне 

было трудно говорить. После ужина я передал знакомой материнское послание. Она 

знает, что я обладаю духовным зрением, и поэтому без проблем мне поверила. 

Когда вступаешь в контакт с умершими близкими, это очень эмоционально, чувства 

бушуют. Мы обнялись со слезами на глазах и долго сидели в тишине, обдумывая 

произошедшее. Но я тайно сказала матери, что она должна отпустить своего ребенка, 

прежде всего, впустить Иисуса Христа в свое сердце, чтобы освободиться от земных 

тягот и обрести удовлетворение в загробном мире после тяжелой земной жизни. 

Когда я снова пришел в гости, мы заговорили о прежних семейных отношениях. И 

тогда снова появилась мать. Она стала духовно продвинутой, каждое движение ее 

сердца было полно благодати и мягкости, прощения и понимания. От этого исходил 

неописуемый покой. Она приняла свое призвание и теперь заботится о душах, рано 

ушедших из жизни. На Земле она тоже занималась уходом за детьми, дети всегда были 

для нее эликсиром жизни и любви. Но больше всего меня радовала ее любовь к Богу, в 



которой она обрела свой дом. На этот раз я не плакала, а была полна радости и 

благодарности. 

*   *   * 

Нью-Йоркский марафон 

На крупных беговых мероприятиях всегда можно почувствовать коллективный дух 

сообщества бегунов. На старте царит ошеломляющая атмосфера нового начала. И здесь 

более 45 000 любителей бега послали этот сигнал. 

Первые мили по Бруклину я пробежал в умеренном темпе, впитывая атмосферу 

этого района. Передо мной бежал мужчина с наклеенной на спину фотографией очень 

красивой молодой женщины и надписью о том, что она умерла в возрасте 20 лет. Когда 

я решил бежать рядом с этим мужчиной, меня охватила душераздирающая боль. Я едва 

могла дышать, все во мне сжалось, никогда еще я не испытывала столь глубокой чужой 

душевной боли. Я плакала и старалась как можно лучше скрыть это во время бега. 

Когда я успокоилась, я обратилась к мужчине:  

«Здравствуйте, я из Германии. Вы бежите этот марафон в память о своей дочери?»   

«Да!» — услышала я и спросила дальше: «Почему она умерла?»  

«У нее был рак», — ответил он. Мы посмотрели друг на друга, и теперь я видел 

боль в его глазах и скрытую в ней безграничную любовь к дочери. 

Теперь она была здесь. Она подталкивала меня поговорить с ее отцом, но мне было 

неловко представляться здесь медиумом. Мы продолжали бежать рядом, пока 

примерно через четверть мили я не смог преодолеть себя: 

«Вы верите, что ваша дочь все еще жива?»  

«Да, верю!» — Сначала его взгляд выражал удивление, но в конце концов он был 

полон ожидания в связи с этим вопросом. Казалось, он бессознательно ждал этого 

момента, и я почувствовала, что его душа была готова к этой встрече. Теперь я не могла 

сдерживаться, присутствие его дочери проникло в меня настолько, что я позволила ей 

говорить:  

«Привет, папа! О, я так тебя люблю! ... Пожалуйста, всегда думай обо мне, о, 

папа ... Я никогда не забуду тебя ... О, папа, я люблю тебя ... Сегодня ты избавишься 

от своей боли ... Я с тобой ...!»  

Слова просто лились из нее/меня, и она так искренне делилась с ним своей 

любовью и тем, что с ней все хорошо и все будет хорошо, что я в конце концов могла 

говорить только дрожащим голосом, настолько глубокими были чувства и неописуемая 

радость воссоединения. Отец снова и снова стонал «Да!» или «О!», пока, наконец, связь 

не прервалась. Он, очевидно, не сомневался, что разговаривает со своей умершей 

дочерью. 

Я не помню, какой путь мы проделали за это время, и не знаю, слышал ли кто-нибудь 

нашу «беседу». Мое сознание полностью отделилось от тела в процессе медиальной 

инструментализации, но тело продолжало двигаться, как в трансе. Я уже знал подобное 

по другим переживаниям.  

Наши влажные глаза снова встретились. В этом взгляде я увидел любовь Бога, 

обнимающую моего новообретенного брата. И, поскольку ничего лучшего на ум не 



приходило, я сжал кулак в знак стойкости на всех уровнях — в конце концов, мы 

бежали марафон — и ускорил темп, чтобы разорвать связь. 

*   *   * 

На похоронах мужа подруги моей жены. С балкона я увидел покойного, стоящего у 

своего гроба. Я не знал, был ли он верующим, но, очевидно, он был под великой 

милостью, потому что Иисус присутствовал на траурной церемонии. Он показал 

умершему абсолютное принятие в божественном объятии. Затем Он взял его за руку и 

вывел, пока служба еще была в самом разгаре. В сердце я увидел, что Отец будет 

сопровождать его на пути в духовную родину и поможет ему устранить препятствия, 

чтобы он благополучно достиг цели.  

С земной точки зрения эти похороны были печальными и скорбными. С духовной 

точки зрения они были полны светлой красоты. Когда Иисус присутствует, небо 

открывается, и многие его обитатели превращают траурную церемонию в настоящее 

торжество. Царила радость и веселье по поводу милости возвращения домой, сердца 

присутствующих духов были полны благодарности за этот дар Божий. 

С точки зрения загробного мира, скорее печальными являются пышные похороны 

высокопоставленных и известных личностей, которые еще при жизни, а тем более 

после смерти, практически канонизируются массами (СМИ). В то время как в этом 

мире церемонии сопровождаются общенациональным или даже всемирным 

сочувствием и километровыми траурными процессиями (при которых можно подумать, 

что здесь хоронят самого Бога, что в смысле безбожия вполне верно), духи света 

держатся подальше от высокомерия и самовосхваления, потому что 

высокопрославленные знаменитости в большинстве своем ведут ослепленную 

материальную жизнь в чрезмерном эгоизме. Часто провозглашаемое заявление: «Я 

люблю вас всех!» является результатом лишь любви к себе, которая купается в 

поклонении. Когда вера демонстрируется публично, это чаще всего лишь пустые слова 

или средство для перепозиционирования на рынке.  

Оказавшись там, мертвые хотят сохранить свою власть, признание и богатство. В 

загробном мире они по-прежнему руководствуются высокомерием, жадностью и 

властолюбием и, ослепленные, идут в неправильном направлении, где встречают 

только себе подобных. Часто только через столетия они осознают свою ошибку и 

только тогда начинают просить об освобождении из самосозданной тюрьмы.  

В загробном мире нет знаменитостей — здесь есть один отец и много детей. Только 

бескорыстная любовь, то есть любовь Бога в смиренном сердце, дарует постепенные 

состояния блаженства, которые видны во внешнем мире духовного мира и 

свидетельствуют о близости к Иисусу Христу. Однако это не означает превосходство, а 

лишь более любящий уровень служения ближнему.  

*   *   * 

На похоронах можно увидеть самые разные состояния умерших. Многие сожалеют, что 

не позаботились о жизни после смерти еще при земном существовании. Только теперь, 



когда все земное поглощено бездной смерти, открываются пространства познания, в 

которых раскрывается бесполезность и бессмысленность чисто материального образа 

жизни. Однако это касается только тех людей, в которых присутствует 

фундаментальная потребность в добре. В них скоро пробуждается жажда духовной 

пищи. После более или менее длительного периода самопознания и ориентации они 

попадают в соответствующие учебные помещения, где при наличии доброй воли могут 

восполнить то, что упустили в земной жизни, чтобы в конце концов вступить на путь 

вечности.  

К сожалению, многие ушедшие из жизни из-за своих греховных желаний, 

порожденных на Земле, которые настолько овладели ими, что полностью определяют 

их мысли и поступки, полностью поглощаются разрушительными энергиями. Они 

настолько бессознательны, что более или менее безреакционно подчиняются событиям 

после смерти – они еще долго остаются привязанными к Земле. Другие отчаиваются в 

кажущейся безысходности своей самосозданной тюрьмы. Я слышал горькие стенания. 

Во имя Отца я молюсь за них. Иногда над происходящим опускается покой – душа 

покрывается «покровом» из света и любви. Теперь она готова к общению и узнает, что 

ей нужно сделать, чтобы обрести свободу. 

У некоторых умерших из-за их безграничной любви к себе исчезла всякая 

способность различать добро и зло. В их сердцах царит бездонная тьма. Их смерть в 

потусторонних мирах иллюзий длится десятилетиями и столетиями. Они любят свою 

тьму и защищают ее всеми средствами. Только после длительного процесса очищения 

адские порождения блекнут, и тогда осторожные попытки обращения посланников 

Небес могут, возможно, привести к покаянию. 

*   *   * 

Одно видение преследует меня уже много лет. Большая толпа существ из 

потустороннего мира, все истощенные и в лохмотьях, бесцельно блуждает по 

безрадостной пустыне. Их взгляды пусты и безнадежны, они идут, как роботы, у них 

даже слез нет, чтобы выразить свою беспомощность. Их тысячи, караван смерти не 

имеет конца. Потерянные души, голодные и жаждущие, блуждают по пустыням 

загробного мира. Поскольку в своей земной жизни они не питались духовной пищей, 

они не знают, как это делать теперь, и не знают, куда обратиться, чтобы попросить еды 

или питья. Они никогда не допускали в себе ни искры любви к Богу или ближнему, 

только любовь к себе и, как следствие, к материи определяла их существование. 

Поскольку светлые сферы загробного мира формируются исключительно любовью к 

Богу и ближнему, они не находят выхода из своего отчаяния. 

Эта мертвая толпа душ, которая действительно существует, символизирует также 

состояние земного человечества, потому что большая часть его служит только себе и 

материи – духовный мир для них так же чужд, как солнце для полипа в глубинах моря. 

Так же, как и духи в потустороннем мире, души, находящиеся во плоти, голодают и 

жаждут духовной пищи в пустынях своего безбожия. Однако они не видят и не 

чувствуют своей нищеты, поскольку маскируют ее мирским шумом и суетой. Их 

запущенность становится для них видимой только в боли и одиночестве, которые на 



короткое время изгоняют любовь к миру из души . Но как только дела идут лучше, 

человек вновь впадает в эгоистичные привычки и снова застывает в своей 

материальной развращенности. 

Но это продлится не долго, и скоро наступит время, когда истина проникнет в 

землю и разоблачит всю ложь. Это событие станет радостью и спасением для детей 

Божьих, а для детей мира – судом, если они не изменятся в своем заблуждении и 

бессовестной суете.  

*   *   * 

Еще три пояснения о состоянии и местонахождении духовно слепых умерших:  

- Не все умершие знают о своей смерти. Особенно те, кто неожиданно покинул 

земную жизнь, после пробуждения от смертельного обморока думают, что они все еще 

находятся в теле, поскольку в первую очередь воспринимают себя в воображении 

предыдущей инкарнации. В соответствии со своим состоянием развития рано или 

поздно они сталкиваются со своей реальной судьбой. 

- Хотя они продолжают пребывать в своих прежних жилищах, окружении или у 

своих могил, мертвые живут в проецируемом иллюзорном мире. Они ведут свое 

существование, так сказать, в мире внутри мира, или, другими словами, они находятся 

в сказочной проекции, которая формируется и поддерживается их сознанием. Это 

может быть прежнее место, но может быть и совершенно другой мир, в котором душа 

находится в месте или вблизи места своего прежнего земного существования. Подобно 

спящему человеку, который находится в далеком мире снов, но на самом деле 

физически присутствует в реальном мире. 

- С точки зрения обитателя загробного мира, посетитель входит в его сферический 

мир, то есть в мир воображения, который умерший считает реальностью. У медиума 

точка зрения зависит от позиции: некоторые видят сферические проекции, другие - 

фактическое местонахождение умершего. Если медиум продвинут, он видит оба мира 

— или, в лучшем случае, три: сферу снов умершего, его реальное космическое 

местонахождение, а также творение со всем его содержанием в его духовной 

реальности. Более подробно об этом в главе «Загробный мир». 

*   *   * 

 

 

 

 

 



В присутствии Иисуса 
«Вот, Я стою у двери и стучу. 

Кто услышит голос Мой и откроет дверь, 

того Я войду к нему». 

Некоторые читатели, возможно, удивятся тому, насколько близок Небесный Отец 

своим детям в повседневной жизни. Даже в самых тривиальных ситуациях Он всегда 

готов помочь им советом и делом. Каждый человек, который строит свою жизнь в 

любви к Иисусу Христу, осознает это Его присутствие. 

*   *   * 

В пешеходной зоне я дал двум нищим по 5 евро. Позже я пожалел, что дал так мало.  

Тогда Иисус сказал: «Не только деньги являются благословением, но и взгляд в 

глаза нуждающихся и рукопожатие, которое ты им даришь. Всякий раз, когда в этом 

есть сердце, Я тоже там. Я – благословение и освобождение. Я – дающий и 

получающий, а ты – посредник». 

*   *   * 

В метро я дал евро сборщику бутылок, сказал несколько слов и пожал ему руку на 

прощание. После этого мне пришлось сдерживать слезы, настолько я испытывал 

радость и любовь. 

Иисус сказал: «Не подаренный евро радует Мое сердце, а твои слова и твой жест 

руки. Ибо тем самым ты подал Мне руку, поскольку Я обитаю в самых малых. 

Поистине, каждый, даже самый маленький акт любви, радует Меня невыразимо и 

дарует божественное благословение дающему и получающему». 

*   *   * 

Получил импульс помолиться за двух гостей нашего дома. Однако, поскольку в тот 

момент я не чувствовал любви к ближнему, я тайно сказал Иисусу, что не могу и не 

хочу молиться сейчас, поскольку без любви и привязанности молитва не имеет смысла. 

Тогда Он сказал: «Ты уже часто молился с полной преданностью и любовью. Эту 

твою любовь – то есть Меня – Я вложу в твою, казалось бы, бесчувственную 

молитву, если ты хочешь. Тогда будет так, как будто ты сейчас молишься с полной 

любовью за своих гостей, и твоя молитва принесет божественные плоды». 

 И он посмотрел на меня радостными, сияющими глазами, когда я удивился, что он 

может сделать это возможным. 

*   *   * 

Мы с женой провели два дня в горах. В своем самодовольстве я сказал Иисусу, что, по 

моему мнению, сейчас мне нужно две недели уединения, чтобы Его Дух мог еще 

больше проникнуть в меня и наполнить меня. 



Понимая мое недоверие, он ответил: «Хорошо, я превращу эти два дня в две недели 

для твоей души. Если ты примешь этот дар и с любовью воплотишь его содержание, 

это будет так, как будто ты действительно провел две недели со Мной в горах, и мы 

стали намного ближе друг к другу. Но ты также должен без сомнения верить, что 

это произойдет и что для Меня все возможно на небе и на земле». 

*   *   * 

Иногда я желаю, чтобы Иисус явился во плоти, и я мог бы обнять Его физически. 

На что Он ответил: «Конечно, Я мог бы явиться тебе в телесном облике. Но ты 

можешь познать Мою сущность только в Моем воскресшем теле, которое ты 

видишь своими духовными глазами. Духовные объятия, с которыми ты уже 

познакомился, несравнимо сильнее физических — и в сущности, физические объятия 

всегда являются душевными и духовными. 

Чем больше ты любишь Меня, тем более сердечным будет наше общение. Когда 

однажды ты полностью укоренишься во Мне во все дни и ночи твои, наше соединение 

принесет тебе блаженство, которое невозможно достичь в материальном мире. 

Тогда ты также увидишь Мои раны и поймешь в них Мое милосердие в ранее 

неизвестной тебе глубине. Поэтому будь терпелив и продолжай работать над собой 

вместе со Мной, и верь, что наш план осуществится». 

*   *   * 

Посмотрев в глаза Иисуса, я обратился к Нему с дерзкой просьбой, чтобы Он даровал 

мне такой же взгляд, как у Него, потому что это самый надежный и искренний взгляд, 

который только можно себе представить. 

Он ответил: «Сначала твое сердце должно стать Моим сердцем, тогда ты 

будешь смотреть Моими глазами, и Я буду смотреть на мир вместе с тобой. Тогда 

Мой свет будет сиять через твои глаза и обожествлять твой взгляд. И наши глаза 

сольются в одни глаза, и многие люди узнают Мой взгляд в твоем». 

Этими словами Иисус тронул меня так глубоко и искренне, что я физически почти 

рухнул от любви к Нему. 

*   *   * 

У меня есть договоренность с Иисусом: всякий раз, когда я отказываюсь от какого-то 

особого удовольствия и жертвую им на один день, один человек вступает на путь 

спасения, и однажды я смогу приветствовать его в духовном мире братским объятием. 

Однажды это намерение снова было положено мне на сердце, и я ждал имени или лица 

человека, предназначенного для этого. 

И тогда Иисус сказал: «Сегодня ты должна принести жертву за Меня». 

Я был удивлен, но после короткого раздумья понял, что Он хочет таким образом 

углубить мою любовь к Нему. Его слова придали силу моему сердцу, оно стало 

сильным в любви и даровало мне успех. 

И Он сказал: «Да. Мне принадлежит всякая власть на небе и на земле!» 



Я всегда мог приносить жертву отказа от приятных людей. Однажды Иисус сказал мне, 

что это относится также и прежде всего к трудным и злым людям. К тем, кто причиняет 

вред, кто обманывает, оскорбляет или предаёт, кто не любит тебя и показывает это. Эту 

любовь нужно сначала принять как свою. Так же как человек Иисус должен был заново 

завоевать свою всепрощающую божественную любовь, так и его последователи 

должны бороться за эту любовь. В любви к врагам слабости души становятся ее самым 

сильным оружием.  

Дух ведет меня к юному Иисусу. Я могу заглянуть в его душу и вижу, как он в 

одиночестве борется с низкими страстями падшего человечества. В его божественном 

стремлении каждое несовершенное действие является для него бесконечным бременем. 

Он молча страдает, но никогда не жалуется. Нередко эти борьбы длятся днями. 

Невозможно выразить словами, какие силы здесь действуют и должны действовать, 

чтобы Бог, отделившийся от своей любви, снова стал единым с Собой, чтобы 

божественная душа снова стала единой с божественным Духом, чтобы Сын снова стал 

единым с Отцом. Снова и снова Иисусу удается полностью наполниться небесной 

любовью, ни одна злая мысль не может овладеть им. Шаг за шагом он продвигается 

вперед, его душа становится все сильнее, божественное сознание овладевает им. 

*   *   * 

День отца 

В этот день я нахожусь с нашим Отцом на небесах. С преданностью я обращаю к Нему 

свое сознание, отдаю себя Ему всей душой. Я глубоко чувствую Его близость и 

сердечную связь – в моем сердце становится все теплее, пока моя душа не загорается 

пламенем. Я почти чувствую, что мое тело растворяется в этом единении с Божьей 

любовью.  

Он говорит: «Не многие посвящают Мне этот день так, как ты. Твоя 

преданность и твоя любовь ко Мне очень радуют Меня. Скоро каждый твой день 

будет таким, как этот. Тогда твоя жизнь станет одним большим Днем отца, и 

каждый удар твоего сердца будет ударом Моего сердца. Аминь, это говорю Я, Бог 

Бесконечности, Жених твоей души». 

*   *   * 

После тяжелых сражений 

«Успокойся, душа Моя. Вспомни, вчера ты проявила добрую волю, это 

свидетельствует о твоей готовности к преодолению. Продолжай преследовать свои 

цели в духовном и профессиональном плане. Старайся, успокойся, не позволяй 

разрушить свои видения и планы. Я исправлю то, что ты разрушишь. Мои слова всегда 

с тобой, используй их, слушай Меня, но для этого необходимы внутреннее спокойствие 

и преданность. Доверяй Мне во всех отношениях.  

Мое благословение с тобой, ты это знаешь. Я близок к тебе, ближе, чем ты когда-

либо думал. Посмотри на Меня, ты чувствуешь Мой взгляд, Мою доброту и заботу, 

Мое бесконечное терпение к твоим ошибкам и слабостям. Ты нуждаешься во Мне, без 



Меня есть только заблуждения и обман. Поэтому в течение дня снова и снова 

возвращайся к себе, чувствуй себя в безопасности во Мне в твоей столь часто 

повторяющейся тьме. Не отталкивай Меня, когда сатана стучится в дверь. Я даю 

тебе силу приказать ему уйти. Но только вместе со Мной ты можешь это сделать». 

*   *   * 

Когда я в очередной раз тяжело согрешил против любви, мне пришли на ум слова 

Иисуса с креста: «Отче, прости им, ибо они не знают, что делают!» 

Он сказал: «Да, Я произнес эти слова и для тебя, как и для каждого из Моих 

заблудших детей. Каждое Мое слово действительно на все времена и на веки». 

Тогда я попросил объяснить мне смысл фразы: «Боже мой, почему Ты Меня 

оставил!» 

Он ответил: «Мое Божественное начало должно было полностью уйти из Меня, 

потому что умирать мог и должен был только Мой телесный облик. Моя душа 

испытывала невыразимую боль и муки – но не только из-за плоти, но и из-за заблудших 

детей Моих. Зов о помощи Моего умирающего Я, покинутого Отцом, то есть Моей 

воплощенной личности, отделенной от Божественной любви в агонии смерти, 

символизирует непрекращающийся зов о помощи всех мучимых тел и душ этого мира. 

Мое распятие символизирует Мою волю, прикованную к материи, которая формирует 

и поддерживает материальный мир. Моя смерть на кресте свидетельствует о скорой 

смерти старой Земли, три дня в гробу символизируют грядущие три дня тьмы, Мое 

воскресение символизирует воскресение новой Земли – и воскресение всего падшего 

творения к вечной духовной жизни».  

*   *   * 

На вопрос, все ли еще болят Его раны, Иисус ответил, что я должен сначала понять, что 

означают Его раны, и продолжил: 

«Бесконечное дело искупления Бога в Нем Самом и вне Его Самого на всю 

вечность, и, следовательно, бесконечна и глубина ран. В настоящее время боль Моих 

ран символизирует неспособность любви действовать в отвращении сердец Моих 

детей. В этом Мои раны все еще кровоточат, и Мое Сердце ежедневно пронзается 

ослепленными и ослепленными людьми этой Земли. Но каждая любящая мысль обо Мне 

является бальзамом для Моих ран и смягчает страдания Бога в это время. О, как 

сильно Я жажду любви Моих детей, это невозможно выразить словами. 

Только когда вся материя, вся жизнь в бесконечном пространстве будет 

искуплена и одухотворена, Моя любовная боль окончательно растворится в гармонии 

всей когда-либо сотворенной жизни. И будет радость и жизнь, какой еще никогда не 

было в вечности и бесконечности». 

*   *   * 

Когда я попросил Иисуса показать мне слабые места этой книги, чтобы я мог их 

исправить или удалить, он сказал: «Ты – слабое место этой книги». 

Удивленный, я спросил: «Что ты имеешь в виду?» 



Он ответил: «Ты должен удалить себя из этой книги. Но не свои знания и 

переживания, а свою привязанность к написанному. Не вознось себя, ты лишь 

хранитель духовных даров. Когда книга будет готова, отпусти ее, не привязывайся к 

ней, тогда слова станут свободными и обретут совсем иную силу, чем если ты будешь 

занимать в ней свое место. Если ты отступишь и подаришь Мне эту книгу, Я смогу 

жить в словах и раскрыть в ней и через нее Мой свет и Мою любовь». 

*   *   * 

Я беспокоился о том, найдет ли книга подходящего издателя и получит ли необходимое 

распространение. 

«Иисус сказал: Почему ты так маловерный! Почему ты беспокоишься? Разве ты 

не веришь, что Я Сам позабочусь о том, что Я поручаю? Смирись и доверься Мне. Те, 

кому это нужно прочитать, прочитают. Те, кто не подходит для этого послания, 

откроют страницы, которые им не понравятся, и скоро закроют книгу. Многие будут 

также критиковать ее, злиться и нападать на тебя. Но тем самым они нападают на 

Меня, потому что Я несу ответственность за поступки Моих детей. Доверяй Мне 

еще больше, заботься только о любви, позволь своему сердцу пасть в Мое сердце – и 

все будет хорошо». 

*   *   * 

Иисус привел меня к следующим строкам романа: 

«С этого момента, сын мой, эта квартира твоя, и ни одна комната не закрыта для тебя. 

Провидение избрало тебя. Никогда еще все не шло так легко, как этой ночью. С этого 

момента ты мой сын, даже против твоей воли. Провидение готовит для тебя что-то 

великое. Ты расцвечешь, как дерево, которое расцвело лишь немногим до тебя». 

Осознавая, что эти слова относятся и ко мне, я сказал: «Да, то, что Ты задумал для 

меня, действительно великое дело». 

На что он ответил: «Ты прав, но ты лишь один из многих. И чем величественнее 

твоя задача, тем меньше ты должен становиться. Величие духовных задач всегда 

зависит от малости Моих детей. Если ты хочешь быть великим в своем 

предназначении, ты вытесняешь Меня из него и затмеваешь Мой Дух в словах. Даже 

если ты уже видишь многие из своих божественных возможностей, они реализуются 

только в соответствии с твоей смиренной преданностью. 

Я уже даровал тебе многое, но это ничто по сравнению с твоими еще 

неразвитыми талантами, и может произойти истинное проявление Моей сущности в 

тебе и через тебя. Однако, если ты не будешь идти со Мной и во Мне по своему 

предначертанному пути, полностью предаваясь Моей любви во всех аспектах своей 

жизни, и оставаясь великим в своих словах и поступках, то твое предназначение 

останется незначительным. Я должен требовать всего от Моих слуг, чтобы Я мог 

дать все. И всегда помни: боль насильно и, казалось бы, безжалостно унижает тебя, 

но любовь нежно пронизывает тебя смирением». 



*   *   * 

Я сказал Иисусу: «Есть так много людей, которые гораздо более любящие и зрелые, 

чем я, разве они не подходят лучше для этой задачи в конце времен? И я внешне совсем 

не соответствую представлению о пророке...!?» 

Он объяснил: «На самом деле Я мог бы сделать пророком любого человека, но он 

должен был бы этого хотеть. Я беру всех, кого могу получить. Потому что в Grunde 

каждый человек призван провозглашать Мое Слово — но кто хочет служить Мне? 

Пусть каждый спросит себя, готов ли он пожертвовать Мне своей жизнью и по-

настоящему посвятить себя Моему служению. Я говорю тебе: таких нет ни одного из 

ста тысяч. На всей Земле Я нахожу сегодня лишь немногих детей, преданных Мне, и 

за них Я еще должен бороться, чтобы они наконец освободились от своих оков и 

последовали за Мной в смирении и преданности — ты лучший тому пример. 

Но в течение ближайших лет многие божественные семена прорастут, и на поле 

любви многочисленные светлые души начнут прорастать и расти, и появятся 

драгоценные плоды. И Я соберу урожай, соберу плоды в корзины и подам их людям в 

пищу — и кто их вкусит, тот обретет вечную жизнь. 

Кстати, внешность человека не имеет никакого значения. Я смотрю только на 

душевные образы Моих слуг».  

*   *   * 

В другой раз Иисус сказал мне, что я сам могу решать, хочу ли я принять предложенное 

Им апостольское служение. Это не должно быть принуждением. Моя должность может 

быть передана кому-то другому. Я должен еще раз подумать, действительно ли я этого 

хочу. Он задал мне этот вопрос из-за моей недостаточной серьезности и вялости в 

некоторых духовных обязательствах. 

«Конечно, я хочу. Я больше не могу представить себе жизнь без этого служения!» 

— ответил я. 

Иисус: «Тогда ты должен приложить больше усилий. Время поджимает. Скоро 

наступит час. Мне нужны подготовленные посланники и провозвестники, которые 

будут сильны и непоколебимы в буре мира. Также все Мои слуги должны преодолеть 

все соблазны мира, иначе они падут при первом же нападении и, как мнимые дети 

Божьи, дадут миру свидетельство слабости и страха. Моя сила могущественна в 

слабых, но только если они полностью предаются Мне в своей слабости. Ты 

понимаешь это?» 

Он сказал это с любовью и мягкостью, без всякого упрека, но я почувствовал всю 

важность ситуации и неприятную для меня правду его слов. Затем он еще раз показал 

мне всю серьезность положения и мое будущее. Я увидел, как отворачиваются 

родственники и друзья, увидел презрение к слугам Христа, увидел смех над грядущим 

Страшным судом, увидел насмешки и издевательства. Я испугался и затрепетал, и меня 

охватила великая печаль и отчаяние по поводу моего призвания. 

*   *   * 

В присутствии Иисуса 



Невозможно представить себе более симпатичное и милое лицо. Самые искренние, 

правдивые, живые, любящие глаза, которые говорят: «Ты свободен от всякой вины, ты 

принят и пришел». Открытый взгляд, который в мгновение ока утоляет всякую тоску и 

приглашает словами: «Приди! Я покажу тебе, что твое во Мне» и «Ты дома». 

Иисус говорит: «Души, которым позволено видеть Меня, видят Меня в различной 

одежде, облике и лице, в зависимости от того, какое представление они составили о 

Мне или какое представление они имеют обо Мне. Поэтому существует много разных 

описаний Меня. Мой облик также меняется в зависимости от того, какие качества 

душа в первую очередь приписывает Мне. Ты не создал себе образа Меня, ни Моего 

внешнего вида, ни, тем более, Моей сущности, поэтому ты видишь Меня истинным. 

Чем более смиренен и предан дух в любви, тем яснее его познание Меня. По мере 

того как его окружение становится все более прекрасным и любящим в своем 

совершенствовании, так и Мой облик становится для него все более милым и 

истинным. Таким образом, Я также являюсь Повелителем Бесконечности в Своем 

внешнем облике. 

Мои души-невесты, чья сущность теперь состоит только из любви и которые на 

самом деле являются Мной Самым в соответствии с их смиренной преданностью, 

видят Меня таким, каким Я вижу Себя, и видят себя такими, какими Я вижу их. 

Только они входят в тайны Моего Сердца. Поистине, ни одно ухо никогда не слышало, 

ни один глаз не видел того, что Я приготовил для тех, кто любит Меня превыше всего! 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 



Человек 

Человек – мир – Бог 
«В каждом человеке Бог является пленником 

своей смерти». 

Поклоняясь материи, человек замарал свои божественные черты. Чтобы удовлетворить 

свою жажду власти и владения, он превратился в безжалостную и бездушную машину 

эксплуатации. Кровью бесчисленных жертв расовых и геноцидных убийств, жестоких 

вооруженных конфликтов, а также ложью и обманом он создал все истинные, 

презирающие жизнь политические, экономические и религиозные структуры, 

пронизанные жадностью и манией власти, поддерживаемые террором, коррупцией и 

манипуляциями.  

Мы рождаемся в этом мире, и с самого рождения нам вбивают в голову его 

«нормальность и неизменность». В рабстве наших душ мы превратились в жестоких и 

зависимых от потребления марионеток, чья жизнь почти без исключения состоит из 

материальных ценностей, в которой давно утрачено предназначение истинного 

человеческого бытия. Тот, кто не подчиняется, либо высмеивается как чудак, либо 

сразу объявляется сумасшедшим, либо отнесен к элитарному кругу отрешенных 

святых, который якобы недоступен для «обычных смертных».  

Так мы ежедневно умираем в наших душевных безднах и думаем, что живем. Мы 

называем наши действия движением, но это оцепенение. Да, мы защищаем наши 

невыразимые поступки всеми средствами, чтобы и дальше обременять наше 

существование болезненным грузом бренности. Мы используем всю нашу энергию, 

чтобы привести нашу бессмертную душу с ее смертной оболочкой к верной смерти. 

Но скоро наш небесный Отец очистит этот земной мир от всего зла и жалкой нищеты и 

оросит его вечной любовью своего сердца, чтобы сад Эдем снова расцвел во всем своем 

великолепии и приносил вкусные плоды, чтобы накормить сотворенную жизнь в лице 

вечной истины. 

*   *   * 

Человечество сидит в клетке с открытой дверью и из страха перед свободой цепляется 

за решетку. При этом ему нужно только отпустить свою самоизбранную тюрьму, и 

тогда его духовные крылья смогут расправиться. Свободное, как птица, оно полетит в 

небо, чтобы снова дышать любовью Бога в чудесной легкости жизни. 

Но если бы ты просветил людей об их пленении, они бы посмеялись над тобой или 

обругали тебя, поскольку ты поставил бы под сомнение их кажущуюся основу 

существования. Если бы они позволили правде коснуться их, их «славная» прошлая 

жизнь, их воображаемое настоящее и представленное в нем будущее были бы 

разоблачены как иллюзии и поблекли бы, погрузившись в бессмысленность и 

бесполезность. По этой причине человек бежит от правды; он предпочитает одевать ее 



в плащ мистицизма и таинственности и обходит ее стороной, находясь на безопасном 

расстоянии.  

Бегство от реальности не только мешает расправить крылья и вылететь из клетки, 

но и препятствует необходимому предварительному открытию глаз, чтобы увидеть, где 

ты на самом деле находишься и кто ты на самом деле. 

*   *   * 

Чтобы дать человечеству возможность вернуться к своему божественному 

предназначению, Бог дал ему Древо познания. Поскольку человечество использует его 

плоды для создания и поддержания системы, жаждущей власти и денег, они утратили 

всякое божественное благословение – они отравлены и приносят страдания и смерть. 

Так человечество более или менее слепо пробирается через времена. Далекое от 

истины, оно спекулирует и теоретизирует в лабиринте тщетного мирового разума, не 

зная, что заблудилось в нем. В конце концов, потребуется исправление, чтобы любовь, 

свет и жизнь снова вернулись в сердца потерянных детей этого творения.  

Но каждый человек может отвернуться от всех земных иллюзий и предаться Богу, 

после чего дерево познания подарит ему благословенные плоды. Они оживляют его 

потерянное сердце, благодаря чему он обретает зрение. Он покидает поезд, 

управляемый мирским разумом, который, злоупотребляя божественными дарами, 

мчится к пропасти, и вскоре оказывается на пути спасения, пути истины и вечной 

жизни. Он избавил себя от слепых поисков и исследований в бесконечных периодах 

времени в лабиринте бренности и смерти.  

*   *   * 

Каждому человеку дана собственная воля для максимально возможной свободы. С 

одной стороны, это дает ему возможность двигаться на всех мыслимых уровнях 

сознания, с другой стороны, в этой духовной независимости он может каждой мыслью, 

каждым словом и каждым поступком принимать решение за или против жизни в любви 

к Богу.  

Если человек проводит свою жизнь без любви к Богу, неизвестная судьба 

становится источником беспокойства. Он больше не знает истинного смысла и цели 

своего существования, поэтому ищет удовлетворения во внешних удовольствиях и 

теряется. Суровая рука «высшей силы» управляет инструментом вины и искупления. 

Болезнь, страдание и смерть являются ранними или поздними спутниками и становятся 

неизбежной нормой.  

Если человек живет в любви к Богу, он шаг за шагом выходит из духовной тьмы. 

Он обретает истинное познание жизни и смерти, добра и зла. Он проникает в суть 

кажущейся произвольности судьбы, проникает в причину и следствие всех событий. 

Такой взгляд все больше разжигает огонь стремления к истинному и доброму; в любви 

к Небесному Отцу это стремление в конце концов находит свое исполнение. Верный 

своему образу жизни, человек охватывается и проникается божественным духом, пока 

тот не становится его естественным элементом жизни.  

*   *   * 



Если человек ведет жизнь в материальном благополучии или даже богатстве, 

возможно, пользуется определенным признанием или почитанием в обществе, то, 

согласно общепринятому мнению и представлениям о ценностях, он является 

успешным.  

Однако с духовной точки зрения все обстоит наоборот. Жизнь в изобилии и 

самодовольстве мешает серьезному стремлению к божественному смыслу жизни. 

Человек довольствуется материальной безопасностью, в которой ему не нужен Бог. А 

если уж он и должен существовать, то пусть будет недоступным, чтобы не мешать 

человеку наслаждаться чувственными удовольствиями и комфортом; «... ведь он может 

иметь на уме что-то другое и лишить меня моего комфортного существования» (что 

рано или поздно все равно произойдет в случае болезни и смерти). В лучшем случае 

люди обращаются к духовности, которая льстит эго и в бессмысленной терпимости и 

ложно понимаемой свободе вероисповедания разрешает все, что служит 

удовлетворению телесных и душевных потребностей.  

Если человек не так хорошо обеспечен финансово, смысл его жизни в основном 

состоит в ежемесячных балансировках, чтобы оплатить аренду, финансировать 

автомобиль, заняться некоторыми видами досуга и, возможно, накопить немного денег 

на несколько дней отпуска. Это само по себе необходимо и хорошо. Но под 

непрерывным обстрелом со стороны СМИ, пробуждающих земные потребности, мы 

всегда смотрим на тех, кто имеет больше; мы восхищаемся богатыми и знаменитыми и 

тоже хотим такой «беззаботной, счастливой и успешной жизни». Места для Бога нет – 

тоска и желания ищут своего удовлетворения преимущественно в материальном мире. 

Если человек проводит свою безверую жизнь в условиях низкого дохода или 

бедности, его желания в основном также носят финансовый характер. В неизбежном 

сравнении с окружающим миром благосостояния желания, по понятным причинам, в 

первую очередь направлены на материальные блага. Покорная Богу жизнь в простоте и 

скромности чаще всего воспринимается как ущемление или наказание. 

(Примечание: при этом все больше трудолюбивых граждан и пенсионеров 

попадают в бедность из-за неспособности правительственных органов и жадности 

арендодателей. Они являются жертвами капитализма и сдаются перед лицом 

социальной несправедливости. Искреннее обращение к Иисусу Христу могло бы 

открыть им ранее закрытые двери и вернуть уверенность и радость жизни).  

Таким образом, почти без исключения, смысл жизни всех людей носит преходящий 

характер. Власть, деньги, имущество, удовольствия и развлечения всех видов стали 

глобальным объектом вожделения. Поиск своей истинной родины и постоянного 

удовлетворения в духовном мире и, прежде всего, в любви к Богу не имеет места ни в 

повседневной борьбе за выживание, ни в опьянении внешними чувственными 

удовольствиями и эгоистичной самодовольством. 

Это не означает, что нужно во всех обстоятельствах воздерживаться от 

предлагаемых удобств этого мира. Но для того, чтобы не утонуть в неутолимых 

страстях и желаниях падшего человечества, необходима душевная свобода от них. 

Любовь к Богу должна стоять выше всех желаний. Если человек наполнен Духом 

Божьим, богатства этого мира для него больше не важны. Он отдал свою жизнь своему 



Небесному Отцу, который теперь сам ведет его по этой земле и заботится о 

благополучии своего ребенка во всех отношениях. 

*   *   * 

Разделение духов 

Большинство населения Земли считает живую душу плодом воображения, поскольку 

она не может быть доказана господствующим разумом. Если заговорить с мирским 

человеком о реальности загробной жизни, он с сочувствием улыбнется: «... ведь этого 

нельзя знать!» Он отталкивает от себя бренность и смерть – если его столкнуть с его 

собственной, он раздражается. На состояние мира со всеми его душевными 

жестокостями и войнами часто отвечают: «Так было всегда!» 

Для большинства людей существование Бога, если оно вообще принимается во 

внимание, является скорее маловероятной возможностью, а любовь к Богу для них 

вообще непостижима. Даже большинство членов конфессиональных церковных 

институтов имеют лишь слепую веру без духовной сущности. 

Истинные верующие, которые отдают свою жизнь Небесному Отцу, повсеместно 

называются фанатиками, и их предупреждают об опасности духовного заблуждения. 

Но душевнобольным является тот, кто не может признать божественную реальность, 

которая обусловливает вечную жизнь. 

Небольшая часть человечества осознает, что материальное существование – это не все, 

и открывает свое сердце для духовного и религиозного содержания. Эти ищущие несут 

в себе сильную тоску по любви и подлинной жизненности. Их искреннее желание 

держит для них дверь в их истинную родину открытой всегда и везде.  

Так разделяются мнения. В течение следующих лет этот разрыв будет постоянно 

увеличиваться. Рабы мира будут еще больше поглощены материальными желаниями. 

От религиозно ориентированных людей будет требоваться больше жертвенности и 

преданности. Путь станет уже и будет подталкивать к принятию решения, 

действительного перед Богом. 

Увлечение самодовольной эзотерикой и самолюбивой духовностью должно 

исчезнуть и исчезнет, а на его место придет правдивость. Признание Иисуса Христа и 

любовь к нему являются основой истинной веры, только они дают уверенность в 

грядущих бурях конца времен.  

*   *   * 

Во время пробежки по лесу и полям я встретил неспешно идущую лошадь. Всадник 

держал в руке смартфон, на котором он усердно печатал. Животное, по-видимому, 

знало дорогу, потому что его пассажир сосредоточенно работал с устройством и ни 

разу не поднял головы. 

Обычно такой «рассеянный» способ передвижения можно увидеть у многих 

пешеходов и автомобилистов, да даже у велосипедистов, но всадника, набирающего 

текст, я видел впервые. Это странное зрелище стало для меня символом того, насколько 



человек утратил связь с настоящим. Без внешних средств, которые обеспечивают ему 

самоутверждение, удовлетворение его новой жадности и насыщенные элементы 

напряжения, дегенерировавшая душа больше не способна ощущать себя живой и 

развиваться, поэтому мультимедийная коммуникация проникла во все сферы нашего 

существования. Желание (страсть) к непрерывному отражению в искусственно 

созданных мирах и из них распространяется как эпидемия, от которой в первую 

очередь страдает поколение молодежи. 

Пробужденному в глобальной цифровой сети открывается интерактивность миров душ: 

самые разные процессы, происходящие в потусторонних сферах, облекаются в материю 

в материальном мире, то есть осуществляются в этом мире с помощью науки и 

технологий. Таким образом, взаимосвязь душ в потустороннем мире и духовное 

взаимодействие в формах выражения смартфонов и компьютеров со всеми сетями 

«прогрессивной» цивилизации могут быть использованы для земных процессов.  

Поскольку духовный мир все больше склоняется к Земле, а «разделительная стена» 

между этим миром и загробным миром становится все тоньше, материальные 

соответствия в ближайшие годы станут еще более очевидными — все больше духовных 

реальностей проявляются в аналогичных изобретениях этого мира. Их неограниченная 

творческая сила позволяет человечеству осуществлять технические инновации в ранее 

невозможных масштабах.  

*   *   * 

Поскольку человек утратил свое божественное существование, в котором заключен 

весь космос, ему приходится исследовать мир вне себя. Он стал первооткрывателем и 

завоевателем не только своего земного мира, но и испытывает сильное стремление 

проникнуть в космос, чтобы, возможно, встретить разумную жизнь на далеких 

планетах. Здесь проявляется происхождение воплощенных звездных душ – их 

космическая тоска и жажда знаний стали движущей силой нашего космоса.  

(Примечание: но и любовь и привязанность наших братьев и сестер на далёких 

планетах и звёздах к нам, земным людям, притягивает наши сердца, как магнит; это 

также способствовало нашему стремлению проникнуть в космос).  

Первые люди, а также те, кто впоследствии родился в духе Бога, еще полностью 

осознавали свой душевный мир. Они жили в сознании того, что внешний мир в своей 

истинной и вечной реальности находится в бесконечном космическом пространстве 

души человека. Таким образом, они могли духовно путешествовать по этой Земле, и 

даже далекие планеты и звезды не были им чужды, поскольку они были там лично 

присутствовали духовно. 

(Примечание: в собственном смысле слова человек переживает мир только внутри 

себя. Только благодаря материальной связи возникает относительный внешний мир 

отнесения, который, однако, не соответствует действительности. Вне себя человек 

видит образы, сформированные в душе, как бы, из в принципе непостижимого, потому 

что бесконечного духовного мира. Эти ограниченные пространством и временем 

образы трехмерно отображаются на соответствующих реальностях. Так возникает 



осязаемая для нашего восприятия объективная проекция. Это относится как к слову, 

так и ко всем живым существам. 

В соответствии с духовным пробуждением образное проявление постепенно 

растворяется, после чего становится видимой универсальная реальность «за ним». 

Фактически: после чего постепенно раскрывается божественная реальность, 

содержащаяся в Божьем духе в сердце человека. Внешняя универсальная и внутренняя 

реальность сердца не только соответствуют друг другу, но и являются одной и той же 

реальностью / истиной.  

То, что возрожденный человек предписывает духовной реальности, должно 

происходить во внешнем, материальном мире, поэтому растительный и животный мир 

подчиняются ему. Таким образом, земля и все, что на ней, в ней и над ней, 

подчиняются ему – как это было изначально предписано нам Богом. Это состояние 

неоднократно реализовывалось отдельными детьми Бога. Однако по мудрым причинам 

они всегда раскрывали свои способности только в узком кругу и никогда не 

показывали их правящему миру разума. Для широкой публики единственным 

носителем духовной силы было и остается оживляющее слово. 

В ходе подготовки к событиям конца времен будет все больше жителей Земли, 

которые частично, а в отдельных случаях даже полностью возродились в духе 

благодаря своим способностям и талантам. В новом времени они будут публично 

действовать в этом и из этого.  

*   *   * 

В космосе существует бесчисленное множество существ, которые развиваются в самых 

разных условиях и имеют разные задачи: 

На этой Земле душевная жизнь (под душой здесь понимается сознание духов, 

отпавших от божественного совершенства), сначала испарившаяся в отчуждении от 

Бога и в конце концов окаменевшая в материи, проходит путь эволюции через 

минеральный, растительный и животный мир, который делает её всё более свободной, 

чтобы вновь обрести себя. 

Когда такое сознание души проходит все необходимые этапы развития до самых 

высокоразвитых видов животных, его еще разделенные части снова соединяются и в 

течение определенного времени, в зависимости от их характера, объединяются в 

человеческую душу. При наличии подходящей констелляции рождения она может 

зародиться в материнском лоне, где в эмбриональном состоянии дух Бога входит в ее 

сердце. Человек может и должен родить его в любви к своему Отцу в Иисусе Христе, 

по возможности, уже в земной жизни, что, однако, из-за общего отчуждения от Бога до 

сих пор происходит в основном только в дальнейших процессах развития в загробном 

мире. Затем замыкается круг становления, и возрожденная душа входит в вечную 

родину как свободный дух. 

Затем есть люди с бесчисленных других планет и бесчисленных звездных миров 

Вселенной, которые появились в результате своего своеобразного душевного 

эволюционного процесса. Многие из них проживают свою жизнь на духовных высотах, 



но при этом они не живут без ограничений и свободно, поскольку их сознание 

подчиняется божественному образу жизни – в соответствии с обитаемым миром. 

Они осмеливаются идти по пути забвения в темноту этого земного мира, потому 

что хотят обрести здесь свободное божественное сыновство, которое немедленно 

подготовит им место в обители нашего небесного Отца. В результате, длительное 

совершенствование через бесчисленные эпохи в восходящих воплощениях на все более 

развитых светилах, чтобы в конце концов смочь дышать атмосферой небес, не является 

необходимым. 

(Примечание: непосредственное духовное возрождение возможно только на этой 

Земле, поскольку здесь сатанинские силы наиболее сильно противодействуют Божьему 

духу, в результате чего и добро, и зло могут проявляться безгранично. Здесь дух сатаны 

связан – и здесь Бог принял человеческий облик и проложил для своих падших детей 

прямой путь из смерти в свою жизнь).  

И есть духи с небес, которые должны выполнить здесь определенную задачу. Как и 

звездные души, они тоже должны сначала заново открыть и освободить свой Божий 

дух в земной борьбе за жизнь . Их задача состоит в том, чтобы освещать мировое 

сознание светом своих сердец и служить населению Земли со всей силой и 

преданностью. 

Некоторые небесные обитатели, которые теперь облеклись в плоть, уже однажды 

ходили по этой Земле со времени сотворения первого человека около 6000 лет назад. 

До этого, вероятно, также существовали человекоподобные существа, но их души были 

скорее животного характера – они еще не были способны принять божественное 

сознание. Только в Адаме и Еве и через них было основано современное человечество. 

Эта пара действительно является созданной Богом прародительской парой 

человечества. 

В принципе, в божественном детстве нет никаких различий. Независимо от того, 

«низошла» ли душа из небесных сфер или происходит от звезды. Все сотворенные духи 

происходят изначально от Бога, идут разными путями и вновь обретают себя в Боге как 

совершенное единство. Таким образом, духовная иерархия существует только в форме 

временной относительности, при этом каждое созданное существо выполняет свою 

индивидуальную функцию в соответствии со своим творческим предназначением и, 

таким образом, испытывает свое собственное блаженство. 

В универсальном деле спасения порядок любви устроен таким образом, что 

небесные духи являются слугами земных и всех других всеобщих душ, потому что на 

самом деле речь идет именно о них. Рой духов, падших вместе с сатаной из-за утраты 

Бога, теперь проявляющийся в виде материальной вселенной, должен быть освобожден 

и искуплен в течение вечности. И наиболее интенсивная деятельность и усилия для 

этого происходят на этой маленькой планете под названием Земля, потому что у Бога 

самое маленькое всегда возвышается до самого большого. 

*   *   * 

Характеристики и предпочтения каждого отдельного жителя Земли, а также целых 

народов этой планеты зависят от преобладающего коллективного сознания, но также и 



от предродового происхождения. Для душ, которые уже уверенно существовали на 

других небесных телах, определяющими являются религиозные и социальные условия, 

а также ландшафтные и экономические особенности. 

Души, происходящие с планеты Земля, естественным образом также привносят в 

человеческое существование определяющие условия, которые вытекают из 

характеристик высокоразвитых видов животных. 

Особенности, привнесенные с самых разных небесных тел, смешиваются с 

воспитанием, полученным на Земле, преобладающими культурными и традиционными 

особенностями, уровнем образования или формированием мнения, определяющими 

принципами веры, а также состоянием любви. Кроме того, немаловажную роль играют 

части души, переданные родителями зачатой души (аналогичный характер, физическое 

сходство – но они также могут быть обусловлены идентичным космическим или 

небесным происхождением), а также генетические данные родословной. 

Под понятием генетика или генетическая наследственность скрываются родовые 

линии — это предначертанные духовно-душевным происхождением ряды предков, 

уходящие корнями к первым людям. Таким образом, личность формируется 

взаимодействием предродовых свойств и земного влияния, причем основные черты 

характера и материальные предпочтения часто имеют свои корни в дочеловеческом 

существовании. 

В земном населении, страдающем духовной слепотой, знание о существовании 

космических народов утрачено, поэтому разум совершенно не принимает во внимание 

душевные особенности, принесенные с собой в тело. Однако, если человек пробудился 

духовно, эти обстоятельства становятся для него очевидными; они дают более глубокое 

понимание земных условий и обстоятельств. Подробнее об этом в книге «Потомки 

Света». 

*   *   * 

Краткая история зарождения человечества (на основе откровений Отца через Якоба 

Лорбера). 

С включением Божьего духа в сердце души первого созданного человека Адама 

родилось человечество. Этот дух отличает нас от животных и первобытных людей, 

потому что он дарует нам свободное сознание и тем самым делает нас способными к 

истинному божественному сыновству.  

Но первый созданный человек еще не познал себя и мир. Его охватило сильное 

чувство одиночества и потерянности, поскольку он не знал ни своего происхождения, 

ни своей идентичности, ни своего предназначения. Он беспокойно блуждал и не мог 

найти ничего, что могло бы удовлетворить его неопределенную тоску. Он испытывал 

голод и жажду как материальной, так и духовной пищи, но не знал, что означают эти 

потребности, и не знал, как их удовлетворить.  

Тогда Бог погрузил Адама в глубокий сон и показал ему любовь своего сердца, в 

которой Адам с удовольствием узнал себя и мир. Но существовала опасность, что он 



мог бы потерять себя в самолюбии и тем самым вновь открыть дверь сатанинским 

силам, присутствующим в его душе, взятой из земли. 

Тогда Бог извлек из него пробудившуюся любовь к себе и проявил ее как 

отдельное, но зависимое от Адама сознание в виде прекрасного, очаровательного 

образа, полного грации, мягкости и нежности. И Адам обрел большую радость в Еве, и 

в нем появился свет и радость, а вместе с тем и в Еве.  

Впоследствии Бог открыл первой человеческой паре всю жизнь этой Земли. Он 

даровал им божественную жизнь в раю, где они властвовали над всеми животными, 

растениями и стихиями.  

Чтобы Адам и Ева могли произвести на свет потомство, с тем чтобы Земля все больше 

заселялась для целей духовного и душевного спасения, их Отец показал им 

возможность размножения. Однако, чтобы укрепить их смирение и покорность 

божественной воле, он приказал им вступать в половую связь только по его велению, 

иначе они будут изгнаны из рая и умрут. 

Однако желание вкусить плод чувственных удовольствий было сильнее их 

послушания. Адам и Ева поддались «искушению змея» и неоднократно впадали в 

безудержную плотскую страсть, в результате чего утратили свою девственную 

совершенство, обретя смертность и несовершенство временной любви. Их 

божественный дух, который сделал их правителями земли ( ), ушел. С тех пор они 

больше не могли наслаждаться плодами дерева жизни (живое всепроникающее знание), 

им приходилось питаться плодами дерева познания (путь временного опыта). 

В течение следующих поколений человечество разделилось на народы высот и низин. 

Жители гор благодаря божественному руководству вернулись к истинной вере. 

Благодаря своему чистому образу жизни они не знали ни болезней, ни других 

экзистенциальных нужд. Любовь в Боге и к Богу, а также служение ближнему были их 

эликсиром жизни. Они достигали возраста в несколько сотен лет, их «смерть» в 

большинстве случаев была сознательным покиданием тела.  

Неверующие народы в долинах полностью закрыли свои сердца от Бога. Появились 

болезни, смерть стала страшным призраком. Уже тогда существовали города, которыми 

правили властолюбивые правители. Привилегированные и богатые граждане жили 

только для удовлетворения своих удовольствий, а низшие слои населения содержались 

в ужасном рабстве.  

Однако из-за социальных контактов с жителями долин все больше жителей гор 

спускались в города, чтобы принять участие в разгульной жизни, полной обжорства и 

блуда. В последующих поколениях они также утратили свое божественное сознание. 

В результате своего безбожного образа жизни население долин погибло в 

результате гигантского наводнения. Только Ной, который остался верным любви 

Небесного Отца в высоких сферах веры, был спасен вместе со своей семьей. Он стал 

прародителем нового рода. 

Сегодня мир находится в похожей ситуации. Лишь немногие люди действительно 

верны Богу и живут на горах истинной веры – и остаются там. Любовь к Небесному 

Отцу соответствует спасительному ковчегу. Когда откроются врата тьмы и она унесет с 



собой все зло и ложь в свою бездну, только сердце Бога сможет обеспечить защиту и 

спасение. 

(Примечание о мужчине и женщине: эгоцентрическая любовь как негативный, 

принимающий принцип представляет собой как творение, так и универсальный сосуд 

божественной жизни, но также была создана в женском образе из первого человека 

Адама как праматери Евы. 

В нынешней фазе эмансипации представление женщины как самолюбия, взятого у 

мужчины, встретит у многих непонимание и отторжение. Однако здесь не 

высказывается никакое мнение, а дается чисто объективный взгляд, основанный на 

фактических обстоятельствах, который ни в коей мере не принижает женский пол и ни 

в коем случае не превозносит мужской. 

Мужчина злоупотребил своей данной Богом ответственностью как любящий 

проводник женственности, вверенной ему для низких целей, и стал деспотическим 

угнетателем женского пола. Это не могло закончиться хорошо. Теперь женщина 

стремится к власти, чтобы поставить мужчину на место. Но и это не соответствует 

божественному порядку. 

Мужчина и женщина – равноценные существа, но с разной структурой души и, 

следовательно, с разными жизненными задачами – он как дающее, она как 

принимающее сердце; но только в своей любви к Богу и, исходя из нее, друг к другу, 

они образуют совершенное единство. ный небесный брак может состояться только 

тогда, когда оба реализуют и объединяют свои божественные идентичности, а не 

подрывают свое истинное предназначение ложным стремлением к признанию, 

равенству и независимости. Более подробно об этом в главе «Сексуальность»). 

*   *   * 



Мышление — разум, разумение и божественная воля 
«Ты живешь — или ты марионетка 

своих слепых мыслей?» 

Поскольку человек утратил отражения из духа сердца, его божественный разум ослеп. 

В результате он утратил всякий истинный смысл жизни. Чтобы все же придать себе 

смысл и значение и создать кажущееся ощущение жизненности, он постоянно 

разговаривает сам с собой и придает себе ценность с помощью напыщенных пустяшек; 

ему нужен постоянный ввод информации, потому что разум нуждается в пище, чтобы 

удовлетворить свои эгоцентричные потребности.  

Наблюдая за ходом мыслей, можно проникнуть в их суть. Видно, как они требуют 

внимания, назойливо и шумно привлекают к себе внимание, как капризные дети. 

Подобные мысли притягивают друг друга и образуют сообщества, которые поселяются 

в душе в виде энергетических полей. 

Есть положительные и отрицательные, которые нуждаются в питании, 

соответствующем их состоянию. Сначала они действуют только инстинктивно, но со 

временем учатся активно использовать интеллект человека. Чем умнее человек, тем 

более изощренно действуют его мыслительные силы, определяющие его и 

окружающую среду. В рамках доступного им интеллекта они ведут своего хозяина в 

жизненные ситуации, которые позволяют им получать энергию, соответствующую их 

направленности.  

Если же человек в течение своего детства, юности и дальнейшей взрослой жизни 

преимущественно предается деструктивным мыслям, то формируются 

соответствующие энергетические силы, которые из подсознания в значительной 

степени определяют его повседневную жизнь. Такие энергетические поля будут снова и 

снова создавать поводы, по которым человек скатывается в темные уголки своей души. 

Злость, зависть, нетерпение, жадность, ненасытная любознательность или другие 

обременительные качества и зависимости становятся тогда его постоянной и 

преобладающей пищей, которая со временем становится для него нормой. Нередко 

такое состояние приводит к капризности, безразличию и, в конечном итоге, к 

презрению к жизни.  

Напротив, позитивные мысли приводят к утверждению жизни. Удовлетворенный и 

радостный человек будет постоянно встречать единомышленников, чтобы питать свои 

поля энергии радости и счастья. Положительные силовые поля создают 

преимущественно приятные жизненные ситуации. Человек радуется жизни, его планы 

и желания в большинстве случаев сбываются без больших препятствий. 

Поскольку оба состояния подвержены полярности, они обусловливают друг друга, но в 

несовершенном мире взаимодействуют неравномерно. Человек, преимущественно 

настроенный позитивно, на весах полярности также испытывает противоположное 

полюс. Это происходит, например, из-за совместной жизни с трудным супругом или 

другим членом семьи, постоянных проблем в профессиональной среде, из-за болезни, 

смерти любимого человека или другого тяжелого испытания судьбы. Эти невзгоды 

дают ему возможность отделить врожденное или привитое веселое настроение от 



душевной поверхностности и направить его в области сознания, которые могут 

раскрыть более глубокий смысл жизни. 

Люди с негативным настроем также испытывают противоположный аспект, но из-

за своего психологического напряжения в большинстве случаев не могут его 

воспринять или воспринимают лишь кратковременно. Их деструктивное 

обусловливание не позволяет им испытывать длительную радость; они всегда и везде 

находят что-то негативное, что возвращает их к привычному разрушительному 

фундаменту. Такой человек, возможно, будет вырван из своего мрачного мира 

несчастным случаем или тяжелой болезнью, прежде чем он утонет в нем. 

Унизительные страдания уже привели к многим изменениям. Если человек не 

воспользуется этой возможностью для нового начала, он, как правило, вскоре уходит в 

мир иной. 

Иногда случается, что человек в результате травматического страдания отделяется 

от своей обусловленной личности, которая без притока энергии либо практически 

умирает в кратчайшие сроки, либо мгновенно рушится, и тем самым испытывает 

частичное или даже полное освобождение. В соответствии со своим основным 

характером, а также культурными и религиозными установками, этот человек затем 

раскроет свою вновь обретенную жизнь. Многие духовные учителя появились 

благодаря такому опыту. 

Если человек постоянно ищет Божьего присутствия, он постепенно выходит из 

душевного неравновесия. Определяющие его энергетические поля пронизываются 

Божественным Духом и растворяются в нем, как утренний туман в теплых лучах 

солнца. Полярность положительного и отрицательного остается, поскольку она делает 

жизнь возможной, но теперь полюса плюс и минус синхронизированы в любви к Богу и 

дополняют друг друга равноценно. Это единство позволяет достичь совершенного 

образа жизни в физическом существовании и, кроме того, гарантирует полное 

дополнение Творца и творения в вечном доме. 

*   *   * 

Душа является действующим и взаимодействующим связующим звеном между 

материей и духом. Она является сосудом, вмещающим как окружающий ее мир 

мнений, так и Божьего духа, обитающего в ее сердце. Однако из-за эгоистично-

материальной ориентации сознания, преобладающей в этом мире, она настолько 

атрофируется в детстве и юности человека, что его желания могут быть направлены 

только вовне и удовлетворяться там. Его инструмент, мозг, дегенерирует и больше не 

способен воспринимать божественные мысли.  

В течение своей жизни непрекращающиеся материальные мыслительные силы 

настолько запечатлеваются в клетках мозга, что человек может думать в 

соответствующих сферах жизни только в предвзятых формах: он становится жестким в 

мышлении и действиях и сам себя в этом заключает в плен. Часто только болезнь или 

другой удар судьбы открывают выход, потому что боль и страдание имеют силу 

разрушать, изменять или отменять мыслительные стереотипы и структуры. 



Таким образом, многие факторы определяют, как человек проходит через жизнь. 

Простая натура и отсутствие извращений облегчают освобождение от механизмов, 

связанных с безбожным разумом. Несложные люди не настолько пленены интеллектом, 

они могут скорее обращаться к божественной любви, могут более свободно ее 

воспринимать и понимать. 

Умственные способности и интеллект являются полезными инструментами, однако 

их использование чаще всего сопровождается (скрытой) гордостью и высокомерием, 

если человек сознательно не ставит любовь сердца выше своего ума. Простодушие – в 

жизни веры оно незаменимо, в эгоизме и безлюбовности оно превращается в упрямство 

и всезнайство. 

Если кто-то хочет серьезно и искренне идти по пути веры, интеллект и образование 

не играют никакой роли. В преданности божественной воле дух сердца приводит к 

исцелению души и мозга. Сердце и разум тогда идеально дополняют друг друга и 

вместе служат любви. Человек больше не мешает себе, мысли из духа могут свободно 

течь и проявляться в виде светлых слов и поступков в мире видимости и смерти. 

*   *   * 

Мозг не является независимым органом мышления, он существует для того, чтобы 

принимать, упорядочивать и хранить мысли души. Это инструмент, необходимый для 

земной жизни, который, в соответствии с данной и/или обученной функциональностью, 

способствует хорошей или плохой памяти, а также легкому или тяжелому восприятию. 

Это обстоятельство привело к ошибочному мнению, что интеллект обусловлен 

исключительно способностью мозга к мышлению и обучению, что, однако, не 

соответствует действительности. 

Душа думает своим одухотворяющим духом. Ее мысли рождаются в ее сердце, 

поднимаются вверх и проходят через индивидуальное сознание, которое, с одной 

стороны, получает свое отпечаток в этом присутствующем опыте, благодаря чему 

мысли становятся личной собственностью, с другой стороны, душа, в свою очередь, 

влияет на формирующие ее духовные идеи. Только тогда они достигают мозга, где 

становятся видимыми для человека. Таким образом, мысли, с одной стороны, хранятся 

в материальном виде в мозговом аппарате (разумные способности мышления и 

памяти), а с другой стороны, в их духовном существовании в душе (эмоциональные 

способности мышления и памяти). В зависимости от направленности сознания, то или 

другое имеет большее значение.  

Измеряя мозговые волны, мы считываем не собственную мыслительную 

деятельность мозга, а обработку и перевод душевных и духовных импульсов сознания в 

формальную выразительность.  

В земной жизни мысли можно извлечь из мозга, в то время как в духовном мире они 

доступны только в душевном хранилище – ведь мозг остается частью тела. Если в 

земной жизни человек не зажег свет своего сердца в любви к Богу, в загробном мире 

нет возможности прочитать мысли души. Человек более или менее слепо и 

травматично заперт в своей сфере и переживает свою загробную жизнь как проекцию 

самодостаточных механизмов и отпечатков. 



Если человек уже зажег огонь своего сердца в этом мире, он будет шаг за шагом и 

все более последовательно принимать «интуитивные» решения и делать различия. 

Пробудившись в духе, он в конце концов начинает воспринимать свои мысли уже в 

душе. Он больше не думает, не говорит и не действует механически под 

командованием эгоцентричного разума, а использует свой разум свободно, в свете 

любви. Такой образ жизни все глубже ведет его в душевное сознание и создает 

необходимые условия для истинного существования как в этом мире, так и в 

загробном.  

Когда человек возрождается в духе, он больше не воспринимает свои мысли как 

элементы сознания, отделенные от Бога. Как гражданин небесного мира, он живет во 

всепроникающем и всеобъемлющем божественном самосознании. 

*   *   * 

Хотя Божий дух в человеке пока еще ограничен в проявлении своих свойств, он дарует 

ему интеллект и самостоятельную силу воли, которые позволяют ему быть полностью 

независимым во всех сферах существования. В отличие от животного, которое 

располагает лишь способностями, заложенными в его душе, и поэтому может 

существовать только в рамках поведения, предначертанного ему Богом, человек 

совершенно свободен в своих мыслях и действиях. Его дух дает ему возможность 

оценивать и упорядочивать всевозможные мысли. Мы называем это разумом и здравым 

смыслом. 

Они должны были служить человечеству инструментом для правильного образа 

жизни и поиска истины, однако в своем эгоизме оно отклонилось от их предназначения 

и низвело их до инструмента удовлетворения земных благ. Разум и интеллект служат 

теперь только материальным потребностям – божественный образ жизни (разум: «Что 

это такое?») больше не принимается во внимание. Этот атеистический образ жизни 

обычно определяется как эпоха Просвещения и прогресса. 

С помощью этого эгоцентричного интеллекта были и продолжают изобретаться 

смертоносные оружия, эксплуатируются, порабощаются и убиваются народы. С его 

помощью был создан мир, полный бесчестья и жестокости, насильственная планета, 

где царят войны, голод и унижающие человеческое достоинство экономические и 

политические системы. Планета, чьи душевнобольные обитатели движимы жадностью 

к владению и деньгам, одержимостью властью и неустанным удовлетворением своих 

желаний и которые стремятся удовлетворить свои ненасытные потребности 

безжалостными средствами.  

Теперь можно сказать: «Человек не так уж и плох! Он создал социальные 

благотворительные организации, гуманитарные организации, а также практические 

средства помощи для всех жизненных ситуаций. Он изобрел корабли, самолеты и 

автомобили, телевидение и компьютеры; он производит энергию и использует ее для 

своего благополучия. Он глубоко проник в сущность материи и исследовал физические 

и химические процессы и состояния, которые позволяют ему вести прогрессивный и 

дальновидный образ жизни».  



Да, это верно. В результате потери своей духовной идентичности человечество 

создало мир, адаптированный к своим потребностям. В разумных пределах это было бы 

правильно и справедливо, но оно полностью посвятило себя материи. Вместо того, 

чтобы использовать и применять творческие силы для обретения духовного понимания 

и, таким образом, возвращения к божественному детству, оно потерялось в погоне за 

внешними удовольствиями и утратило свое истинное происхождение и 

предназначение.  

Все полезные изобретения и научные открытия современности, хотя и вытеснили 

созданные Церковью суеверия, но эпоха Просвещения и прогресса породила мир 

безжалостной одержимости властью и современного рабства. Если сегодня заглянуть за 

кулисы крупных корпораций, то в большинстве случаев там царит индустрия, полная 

жажды наживы и властолюбия. Компании, определяющие мировую экономику , знают 

только одну максиму: увеличить свои прибыли до бесконечности при любых 

обстоятельствах. Многие организации (по оказанию помощи), изначально созданные с 

благими намерениями, проникнуты и заражены своими спонсорами, которые ведут их 

за руку в своих собственных интересах. Каждое изобретение, служащее человеку, в 

конечном итоге находит свое применение в качестве инструмента безжалостного 

обогащения и осуществления власти.  

Следовательно, можно сделать вывод, что злоупотребление божественным 

потенциалом всегда приводит к страданиям, если не обращаться с ним внимательно и 

мудро. При этом беда, вызванная неправильными действиями, в свою очередь, 

открывает дверь к свету, потому что в конечном итоге совершенство, лежащее в основе 

всего, всегда приносит добро.  

*   *   * 

Разум и логика позволяют вести упорядоченную жизнь в мире временных знаний, они 

являются необходимым светом в ночи души. Если эти инструменты служат только 

земным потребностям, они мешают живой вере, потому что в своих рациональных 

расчетах они признают только то, что можно объяснить логически. Безбожный разум 

привязывает человека к эгоистическим мыслям и абсурдным мировоззрениям. 

Рациональность разума отрицает загробную жизнь, а Творцу, существование которого 

невозможно доказать, придается высокая степень невероятности. 

Таким образом, эпоха Просвещения, хотя и избавила мир от суеверий прошлых 

дней, но в то же время породила новую слепоту, объявив атеистическую науку 

экзистенциальным инструментом познания. Разум и логика деградировали до 

приспешников духовной смерти и привели человечество прямо к безумию.  

Совершенно иначе живет человек, использующий свой разум под покровительством 

божественного света любви, причем обе силы духа вступают в благословенный брак 

друг с другом. Это просветленное мышление позволяет вести осмысленный и 

истинный образ жизни, в котором человек находит себя как самосознательное дитя 

Бога. Древо познания дает живые плоды. 

*   *   * 



Интерпретация просветления ориентирована на состояния, которые включают в себя 

или раскрывают всеобщую любовь, блаженство, безопасность и вечный мир. Однако в 

материально ориентированном уме нет места для духовного опыта, поскольку мирское 

мышление может понять духовное измерение только в незначительной степени, не 

говоря уже о том, чтобы его испытать. Безбожное мышление никогда не сможет найти 

путь к вечному блаженству. Путь в рай лежит в стороне от широких дорог мысли.  

Задача и бремя правильно используемого разума заключаются, с одной стороны, в 

том, чтобы дать человеку способность различать в лабиринте антибожественных 

способов мышления, а с другой стороны, он служит инструментом для отделения души 

от ее Божьего духа, поскольку создает эгоцентрическое поле сознания как предпосылку 

для свободной любви к Богу. Таким образом, при правильном использовании на дереве 

познания лежит благословение. 

Эти его необходимые обязанности заканчиваются его вхождением в любовь сердца. 

Если душа обрела истинное познание Бога и активно интегрировала его в свою жизнь, 

разум охватывается, наполняется и просветляется духом сердца. Эгоистическое 

мышление отступает , чтобы освободить место для всеобъемлющего божественного 

сознания. Теперь разум может выполнять свою истинную функцию органа 

божественной мудрости. Теперь процессы повседневной жизни формируются в своей 

ценности и необходимости на службе бескорыстной любви. 

Оно создает пространство, необходимое сознанию Христа для дальнейшего 

развития. Ведь человек еще не родился в духе своего сердца; только в безусловной 

преданности воле любви Отца он может полностью проникнуть в него и сделать его 

обитателем небесного мира. Теперь блаженство, безопасность, мир и любовь являются 

вечным и божественно-живым достоянием души. 

*   *   * 

Человек хочет приспособить и подчинить истину своему мирскому разуму, а не 

подчинить свой мирский разум истине. Разумное мышление защищается всеми 

доступными ему средствами аргументации и агрессии, потому что оно хочет «выжить». 

Оно считает, что, подчинившись воле Бога, оно утратит свою независимость. 

Смиренное соблюдение и выполнение необходимых указаний и правил поведения 

рассматриваются как ограничение свободомыслящей жизни: «Любящий Бог не может 

ограничивать самостоятельность и независимость своих созданий, давая им 

предписания!» Однако уже земное воспитание и обучение показывают, что тонкое 

развитие характера и целесообразное обучение могут происходить только при 

послушном следовании заданным правилам и заботливым наставлениям. 

В результате такого «эгоцентрического-либерального» мышления откровенная 

истина в большинстве случаев зачастую задушалась в зародыше. Это привело к 

появлению бесчисленных духовных и религиозных точек зрения. Фундаментальная 

истина, которая практически уничтожает все ложные истины этого мира, не только 

больше не принимается, но и обвиняется в высокомерии, мании величия, негибкости и 

т. д., и терпимо подтверждается утверждениями: «Все пути ведут к Богу», «Истина 

имеет много лиц» или «Почему именно эта?». 



Некоторые из этих взглядов в определенном смысле верны, потому что с 

искренним сердцем в любой религии можно стать любящим человеком. Но, к 

сожалению, в общей духовной слепоте все религии ставятся на один уровень. В общей 

мании толерантности так называемый христианин больше не способен окончательно 

признать единственную истинную истину в Иисусе Христе. Таким образом, 

неправильно понятая открытость и либеральность становятся прикрытием духовной 

дезориентации и, в конечном итоге, надгробной плитой духовной смерти. 

Есть только один Бог и, следовательно, только одна фундаментальная истина и 

основанная на ней воля. Любовь, жизнь, истина и божественная воля неразделимы. 

Только в любви к нашему Небесному Отцу человек обретает истину всей жизни – и в 

ней свободу, которую мирской разум никогда не сможет ему дать. 

*   *   * 

«Да будет воля Твоя!» 

В молитве мы произносим эти слова, как правило, более или менее бездумно и 

совершенно не осознаем их значение. Этими тремя словами мы последовательно 

отдаем свою жизнь в руки Бога. Мы даем нашему Небесному Отцу согласие на то, 

чтобы Он вел нас во всех делах — будь то радость или страдание, мы с доверием 

примем свою судьбу. Мы заявляем о своей готовности больше не поступать 

самоправедно, а всегда искать и исполнять волю Божью. Мы заявляем о своей 

готовности передать Ему все наши заботы. Мы подтверждаем, что хотим служить Ему 

с любовью, как бы Он нас ни вел и куда бы Он нас ни привел. 

В свете этого разум с трудом может произнести эти слова, потому что, реализуя их, 

он отказывается от власти над человеком. Только доверчивое и смиренное сердце 

видит глубину этих слов и находит в них любовь, из которой они исходят. Только в 

этом источнике раскрывается истинное познание Бога, который любит своих детей 

превыше всего, – и здесь ребенок не может представить себе ничего прекраснее, чем 

исполнить волю своего Небесного Отца. Только в реализации этих трех слов 

происходит фундаментальное объединение Бога-Отца и человеческого ребенка. 

*   *   * 

Многие люди думают, что подчинение божественной воле лишает их свободы, что они 

больше не смогут вести самостоятельную жизнь. На первый взгляд это действительно 

так. Если считать, что главный аспект свободы заключается в постоянном пребывании 

в несовершенстве собственной воли, то такая точка зрения оправдана. 

Однако это меняется при вглядении в сердце Отца. При осознании содержащейся в 

нем совершенной свободы и свободного совершенства человек все больше осознает 

несовершенство и плен собственной воли. В этом свете становится ясно, что воля Бога 

– это всеобъемлющая и всепроникающая любовь. Из этого и из него проистекает 

желание подчинить свое несовершенное и слепое желание свободе божественной воли 

любви, чтобы сначала принять в ней участие, а затем постоянно действовать в ней.  



Подчиняя свою жизнь осознанной жизни Бога, входя в Божественную волю со 

своей волей, подчиняя свою любовь Божественной любви, сердце души освобождается 

и открывается своему животворному духу. Происходит соединение Отца и ребенка, 

который теперь, возродившись в духе, проживает свою земную жизнь, свободный от 

земных уз. 

*   *   * 

В свободе божественной воли 

То, что в этом мире называется свободной жизнью, в свете истины является 

смертельным пленением. По-настоящему свободное мышление и действие имеют 

место только при вхождении в Божественную волю – только она является абсолютно 

свободной, потому что она проистекает из совершенной любви и из нее 

формирующейся Божественной мудрости. Она не подчиняется никаким законам, не 

связана никакими правилами, поскольку не может ошибаться. Божья воля – это 

безусловная и безграничная свобода, всемогущая созидательная сила, пронизывающая 

бесконечность жизненная энергия.  

Когда человек входит в Божью волю, ему открывается величайшее сокровище во 

времени и вечности. Он осознает, что его собственное желание в основе любви его 

сердца не отличается от желания Бога. Он понимает, что в любви к Богу происходит 

объединение разделенных частей воли. В этой исполняющейся любви Небесный Отец 

изливает Свой Дух в душу: происходит слияние воли – бракосочетание Божественного 

жениха и невесты души. Человек проникается ранее неизвестной ему жизненной силой 

и свободой. Теперь он понимает смысл слов: «Ни глаз не видел, ни ухо не слышало, и 

никому из людей не пришло в сердце то, что Бог приготовил тем, кто любит Его 

превыше всего».  

Он может произнести только эти слова: «Отец! Ты! Моя жизнь и мое все!»  

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 



Болезнь и страдание – старость и смерть 
«Какой огонь горит в тебе, 

говорит тебе твое сердце, когда оно страдает». 

Болезнь и страдание 

Многие болезни возникают из-за того, что человек наносит себе постоянный вред 

своим небожественным образом жизни. Обычно ищут физические причины, поэтому 

болезни в большинстве случаев не имеют возможности проявить свое действие как 

средство исцеления и спасения. Ведь в сущности беда всегда хочет помочь и исправить 

душу, чтобы она достигла своей жизненной цели или, по крайней мере, не пропустила 

ее совсем. Ниже я привожу несколько причин болезней и показываю, что исцеление 

всегда происходит в душевной сфере. 

Основные принципы:  

Человеческое тело в целом является сложным организмом, который получает жизнь от 

души. Это материальное одеяние является данным Богом инструментом, который 

позволяет духовной жизни существовать в материальном мире. В этом качестве тело 

заслуживает внимания и ухода. 

Во время воплощения душа и тело образуют единое целое, происходит полная 

симбиоза, что вызывает постоянное взаимодействие между этими двумя 

элементарными носителями жизни вплоть до земной смерти. 

Здоровая душа благотворно влияет на тело, так же как правильное функционирование 

органического тела положительно влияет на душу, поскольку позволяет ей без помех 

выполнять свои задачи и решать свои проблемы. 

Так же как внешний человек в нормальных условиях, в соответствии со своей 

жизненной ситуацией, любит одеваться в чистую и опрятную одежду, так и внутренний 

человек (душа) любит одеваться в здоровое и работоспособное тело. Если его 

функционирование нарушено, душевное сознание страдает от болезненной нагрузки. 

Таким образом, в душевной и телесной сферах происходит постоянное взаимное 

воздействие как в положительном, так и в отрицательном смысле. 

Если человек злоупотребляет своей инкарнацией, не принимая во внимание 

духовную сущность и удовлетворяя только потребности своего тела, душа заболевает 

из-за отсутствия божественного духовного потока жизни, что сначала проявляется в 

психических, а затем и в физических нарушениях функций. Болезни и бедствия, 

рожденные неправильным образом жизни, в свою очередь, становятся потенциальными 

инструментами спасения жизни, которые отрывают душу от ее материальных 

привязанностей, чтобы открыть ей новую, ориентированную на веру основу 

существования.  

*   *   * 

Неразумный образ жизни, перенапряжение или недонапряжение могут сильно 

нарушить функции организма. Из-за взаимодействия души и материи это также 



сказывается на сознании. Неблагоприятное состояние физического организма ( ) 

вызывает у воплощенной в нем души дискомфорт, вплоть до болезни, и лишает ее 

энергии, необходимой для свободного существования на Земле.  

Будь то физическое или душевное насилие – что, по сути, сводится к одному и тому 

же – это побуждает дух при любых обстоятельствах вернуть свою душу к 

божественному порядку жизни и любви. По сути, это дух Бога, присущий сердцу, 

который посредством длительной унизительной болезни, несчастного случая или 

преждевременной смерти пытается вновь обрести доступ к своему человеку, чтобы тот 

не отрезал себя навсегда от источника жизни своим заблуждением. 

Чаще всего бывает так, что человек может вести неправильный образ жизни в течение 

многих лет или десятилетий, и только потом у него проявляется соответствующее 

заболевание, которое лишает его мирской экзистенциальной основы. Хотя он 

неоднократно обращал внимание на легкие заболевания, проблемные жизненные 

обстоятельства и замечания со стороны окружающих о своем неправильном поведении, 

он не воспринимал эти признаки всерьез, или его самоуверенность не позволяла ему 

измениться. В результате в конце концов «неожиданно» наступает тяжелая или 

смертельная болезнь. 

Интенсивность исправления зависит от того, что человек запланировал для своей 

земной жизни. Вполне возможно, что кто-то поставил перед собой благородную цель и 

попросил, чтобы она была достигнута, насколько это возможно. Даже если этот 

человек уже обрел веру и любовь к Богу раскрывается в его душе, он все равно или 

именно поэтому может подвергаться испытаниям и страданиям, которые приближают 

его к заранее определенной судьбе. Встреча с Небесным Отцом может произойти 

только за гранью смерти – физическая смерть здесь играет лишь второстепенную роль. 

Однако не всегда душевное состояние отражается на теле. Многие ведут 

безжалостную и безрассудную жизнь, но при этом остаются физически здоровыми до 

самой смерти. В этом случае, по мудрым причинам, последствия таких проступков 

проявляются только в загробных сферах. Только Небесный Отец знает о жизненных 

потребностях каждого человека в отдельности, а также всего человечества в целом. 

*   *   * 

Питание 

Большинство людей питается нездорово, поскольку с пищей потребляет токсичные 

химические вещества, которые либо скармливаются животным, либо распыляются над 

полями и плантациями, либо добавляются непосредственно в искусственно 

произведенные продукты питания. Это обстоятельство, а также переедание приводят к 

тому, что более половины населения благополучного общества заболевает из-за 

питания и умирает в раннем возрасте от рака, опухолей или других повреждений 

органов.  

Однако это лишь поверхностный аспект причин заболеваний и смертности, 

поскольку заболевания, связанные с питанием, в большинстве случаев являются 

проявлением неправильного душевного состояния. Хотя организм, как и любая другая 

машина, может быть серьезно поврежден или даже разрушен в результате 



неправильного обращения и ухода, материальное неправильное питание на самом деле 

является эквивалентом ядовитой духовной пищи. Оно состоит из самых разных 

противоречащих Богу учений, которые человек принимает. Возникающие из этого 

неправильные мысли, слова и действия оживляют духовный яд, который в первую 

очередь наносит вред душе. Впоследствии он проявляется в теле в соответствии с 

затронутыми душевными областями.  

Таким образом, функциональные нарушения, связанные с питанием, чаще всего 

вызваны неблагополучием души, которая в своей слепоте также разрушает свое тело 

неправильными пищевыми привычками. Если человек питается чистой духовной 

пищей, соблюдая заповеди Иисуса Христа, его душа полностью исцеляется, а вместе с 

ней и его тело, которое, с одной стороны, получает разумную пищу в божественном 

прозрении, а с другой стороны, наслаждается пищей, благословленной молитвой перед 

едой и, таким образом, очищенной.  

*   *   * 

Другие причины 

- Многие болезни возникают из-за душевных блоков, которые сформировались в 

течение земной жизни в результате более или менее травмирующих переживаний и 

которые препятствуют необходимому духовному развитию. Эти препятствия 

проявляются в теле в виде язв или других недугов. Частые раздражения, а также мысли 

о ненависти и зависти, независимо от того, выражены они или подавлены, образуют 

душевные и духовные препятствия, которые проявляются в виде самых разных 

физических заболеваний.  

- Из-за неправильного образа жизни иногда возникает временное или постоянное 

одержимость или одержимость существами из потустороннего мира. Негативные 

энергии, проникшие в греховные области души и поселившиеся в них, проявляются в 

виде материальных наростов и раскрывают в своей локальности больные области 

сознания затронутого человека. Подробнее об этом в главе «Одержимость...». 

- Как известно, радиация ответственна за серьезные повреждения организма. 

Однако она не воздействует, как всеобщо принято считать, на физический организм, а 

непосредственно влияет на душевную структуру. Именно из-за этого и в результате 

этого возникают физические недуги – вплоть до смерти от облучения. С точки зрения 

традиционной медицины, раковые язвы и опухоли являются собственными наростами 

организма, с духовной точки зрения – проявлениями внешних разрушительных 

энергий. 

- У многих «верующих» религиозность является лишь мнимой, поскольку служит 

привычкой, удовлетворением совести или инструментом для признания и 

самовыражения. Для некоторых духовность — это просто хобби, как и любое другое. В 

результате несоответствия между прочитанной теорией и нереализованной на практике 

душа в конце концов заболевает.  

- Никто не застрахован от болезни, поэтому даже истинно верующие люди могут 

заболеть. Они, как и любой другой человек, подвержены опасностям душевного пути. 

Однако, как правило, они знают о причинах и обстоятельствах страданий и несчастий – 

и могут это принять. Они знают, что беда – это инструмент для освобождения от 



земных зависимостей и привязанностей, чтобы душа стала свободной для беззаветной 

преданности и любви к Богу. Такое смирение является большим шагом в направлении 

«Ближе к Тебе, Отец мой!».  

- Некоторым христианам, которые не решаются сделать последние решающие шаги 

к свободе духа , Отец иногда посылает небольшой крест, который отвращает их от 

мира, чтобы они наконец полностью предались Ему. Если такой Божий ребенок по 

разумным причинам умирает, то в загробном мире вскоре происходит исцеление . 

Благодаря короткому страдательному отречению ему удалось избежать иногда 

утомительной борьбы за освобождение в загробных мирах; путь в небесную родину 

прошел быстро.  

- Божьим детям, которые должны раскрывать слово Иисуса, страдания иногда 

служат для того, чтобы сохранить в них необходимое смирение, чтобы они могли верно 

выполнять свою миссию. 

Если человек духовно возрожден, он защищен от всех опасностей для тела и души. При 

контакте с инфекционными заболеваниями он остается абсолютно здоровым. Если его 

заставляют принять яд, он не получает от этого никакого вреда; точно так же яд 

животных и радиация любого рода не могут ему навредить, потому что божественное 

здоровье действует всегда и везде. 

Или, иначе говоря: в сущности, все существование пронизывается и 

поддерживается Божьей волей. Если кто-то полностью входит в нее, он становится 

насквозь божественной энергией воли. Таким образом, для него больше не существует 

чуждых энергий. И здесь также действует правило: «Чистому все чисто».  

*   *   * 

Когда мы говорим о физической боли, на самом деле мы имеем в виду душевную боль, 

которую мы ощущаем в теле, потому что оно одухотворено душой и только благодаря 

ей становится живым. Если присмотреться внимательно, то только душа чувствует, 

ощущает и воспринимает. Она пронизывает ткани, мышцы и органы и позволяет телу 

двигаться; она является оживляющим принципом сознания в человеке – и, конечно же, 

в фауне и флоре. Точно так же зрение, слух, обоняние и вкус происходят в душе и с 

помощью души, а значит, только опосредованно в теле.  

И что почти невозможно поверить: даже дыхание происходит в душевной сфере, 

тело только дышит вместе с душой, оно как бы вдыхается и выдыхается душой и таким 

образом получает необходимый кислород для поддержания своего земного проявления. 

Только идентифицируясь с телом, человек имеет ощущение, что он чувствует и 

дышит вместе с телом – и это хорошо, потому что таким образом душа находит свою 

опору в материи. Сознательное дыхание – это понятный акт из другого мира, потому 

что происходит непосредственный контакт с душевной идентичностью. Настоящее 

дыхание становится дверью в духовный мир.  

Таким образом, человеческое тело в своем видимом проявлении является 

инструментом, соответствующим душе, чтобы она могла существовать в материи. 

Существование, в сущности, всегда, будь то в этом мире или в загробном, имеет 

духовно-душевную природу.  



*   *   * 

Если больной человек проходит лечение и выздоравливает, но остается привязанным к 

своему искаженному сознанию, то, как правило, через некоторое время дефицит 

проявляется снова в том же или в другом месте тела. Поэтому важно распознать 

душевный дефицит, стоящий за физическим, чтобы произошла смена сознания. По этой 

причине полезно знать о взаимосвязи между духом, душой и телом. 

Например, сердечные заболевания или инфаркт являются признаками того, что 

любовь к материальным благам или чрезмерная забота о них блокируют поток жизни. 

Душа хочет дышать божественной жизнью, но если человек дышит только мирскими 

желаниями, это может привести к заболеванию дыхательных путей или легких. Если 

кто-то вступает в контакт со своим божественным духом, но не строит свою жизнь в 

соответствии с этим, сознание души возбуждается или нагревается в тех частях тела, 

которые соприкасаются с духом, что проявляется в виде различных воспалений или 

заболеваний нервов (нервных путей). 

Другие аналогичные части тела: руки обозначают активную любовь к ближнему, 

ноги и ступни – христианское продвижение вперед, спина, среди прочего, 

символизирует искренность, глаза и уши говорят сами за себя с помощью небольшого 

количества света.  

Еще одно странное заболевание – анорексия. Здесь стремление души к легкости в 

материальной несвязанности направлено не в ту сторону: желанная свобода от земных 

бремени достигается за счет уменьшения тела, а не стремления к ней в духовной жизни. 

Причиной этого может быть латентное открытие предродового тонкоматериального 

существования в результате травматического опыта. 

То, в виде какого недуга проявляется неправильное положение души в теле, зависит от 

структуры души и интенсивности духовного призвания, поэтому при одинаковом 

нарушении сознания могут проявляться разные симптомы и недомогания.  

(Примечание: не все заболевания обязательно основаны на собственном 

неправильном поведении или поведении предков. То же самое относится и к 

инвалидности, при которой связь между душой и телом часто нарушается или 

прерывается в результате травмы или проникновения злобных элементарных существ 

(вирусов). Однако в божественном допущении таятся невообразимые возможности 

душевного и духовного развития). 

Иногда случается, что духовное заблуждение само по себе исцеляется благодаря 

благотворному опыту или распознается и сознательно устраняется, но физическое 

соответствие продолжает существовать. Тогда опухоль может закрыться или даже 

регрессировать, или болезнь внезапно исчезает. Но и операции или терапии могут быть 

инструментами, чтобы привести тело в соответствие с исцеленной душой. Если в 

лечении отца по методам традиционной медицины распознать провидение и милость, 

то избавляются от дальнейших болезненных мыслей, что способствует всестороннему 

освобождению. 

Конечно, тело также может быть разрушено. Тогда человек покидает его – он 

«умирает». В загробном мире он рано или поздно осознает форму своей души. Он 



видит, что она такая же, как и его земное тело, только в виде духовной реальности. Он 

осознает, что уже в материальном мире он существовал как душевное сознание, а 

данное ему чувственное тело было лишь инструментом, который позволял ему 

пребывать на Земле. Таким образом, тело является сосудом, вмещающим душу, так же 

как душа сама по себе является сосудом, вмещающим дух. 

Если младенцы и маленькие дети, которые еще не несут ответственности за свое 

сознание, болеют, то в этом проявляется неправильное поведение родителей или их 

предков. В этой беде и благодаря ей одновременно предотвращается будущая 

опасность для душевной жизни ребенка или семьи. Если ребенок умирает, то в 

совершенстве божественной любви для этой души предусмотрено только короткое 

время на земле. С его уходом родителям открывается новая основа жизни, которая 

позволяет духовно расти.  

С мирской точки зрения это кажется очень жестоким и несправедливым — боль 

родителей от страдания или смерти их любимого ребенка невозможно выразить 

словами. Однако с божественной точки зрения эти события являются экзистенциальной 

необходимостью. Бог учитывает только духовное развитие всех участников для вечной 

жизни в максимально возможной блаженности — короткое земное существование 

является лишь инструментом для достижения этой благородной цели. Жизнь и смерть, 

рассматриваемые с этой точки зрения, проливают свет на многие непонятные вещи. 

*   *   * 

Душевные страдания и боль смиряют человека и вырывают его из привычного мира. 

Рак, опухоли и другие заболевания органов или нервной системы, а также физические 

ограничения в результате несчастных случаев иногда приносят унизительные мучения, 

которые часто длятся годами и десятилетиями. 

Наряду с лечением традиционной медициной, срочно необходима духовная 

поддержка и просвещение. Однако человек должен быть готов принять истину и отдать 

себя Богу всем сердцем. Но кто может и хочет это сделать в наше время неверия? И кто 

может передать истину? Если обреченный на смерть человек подвергается духовному 

лечению, то в большинстве случаев оно не помогает – человек умирает, и эту практику 

подвергают осуждению.  

Частая неудача духовного исцеления объясняется, с одной стороны, тем, что больной 

человек из-за недостатка веры не допустил истинного исправления души. С другой 

стороны, как и во многих областях традиционной медицины, в области духовного 

лечения также существует шарлатанство, и многие желающие исцелители обогащаются 

за счет пациентов, хватающихся за любую соломинку. Там, где требуют много денег, 

Бога нет. Однако подход, направленный в первую очередь на исцеление души, является 

правильным и необходимым, поскольку с исцелением души, как правило, исцеляется и 

тело, если только не было предначертано покинуть земной мир. 

Ведь исцеление может означать и физическую смерть. Обычно это рассматривается 

как проигрыш в борьбе за жизнь; но речь идет о бессмертной душе, она должна 

исцелиться – бренное тело является лишь ее одеждой. Часто она может исцелиться 

только в загробном мире, своей настоящей родине. Так она готовится здесь, на 



больничной койке, а Отец забирает тело в нужное время. В духовных больницах душа 

получает уход, а после выздоровления осторожно направляется к своему 

предназначению.  

*   *   * 

Мы проезжаем мимо больницы. Внезапно я оказываюсь в отделении, где лечат жертв 

ожогов. Здесь находятся люди, которые в результате несчастных случаев получили, 

помимо других травм, тяжелые ожоги. Их кожа и подкожная клетчатка местами 

полностью обожжены. Они вынуждены лежать неподвижно, частично обернутые, как 

мумии. 

Я вижу этих страдающих не только внешне, но и переживаю их внутренний мир. 

Души коматозных пациентов находятся в своих потусторонних мирах. Здесь они не 

чувствуют физической боли, но ощущают аналогичные душевные раны. В зависимости 

от уровня развития они более или менее справляются с ситуацией. Некоторые 

блуждают в своих сферах, лишенные ориентации, потому что в этом мире материя 

является их богом, а духовная жизнь им чужда. Лишь немногие имеют контакт с 

помощниками из потустороннего мира, которые обучают их в соответствии с их 

состоянием. 

Разговор с этими пациентами и проявление к ним любви оказывают большое 

влияние на их самочувствие. Они чувствуют привязанность, которая дарит им 

благотворный свет. Когда они просыпаются, они, как правило, не помнят своих 

переживаний. 

Коматозные люди, которые из-за своего образа жизни уже бродят по светлым 

мирам, иногда испытывают невиданную ранее жизненную силу. Они также чувствуют 

тепло, которое им дарят, и получают от этого большую радость. Иногда после 

пробуждения они вспоминают свой мир загробный как сон, в редких случаях — ясно. 

Теперь я вижу невыразимое страдание бодрствующих пациентов. Некоторые из них не 

в состоянии понять, что с ними произошло, потому что их воспоминания о несчастном 

случае стерты. Некоторые хотят умереть, их отчаяние по поводу неизбежной судьбы 

почти разрывает мне сердце. Я хочу отвернуться, потому что это страдание трудно 

выносить. Теперь я вижу ангелов, проходящих между рядами. Они орошают души 

светом, осторожно гладят изуродованные тела. Вся их забота принадлежит людям, 

которые проходят через безымянные страдания в этом месте. 

Несмотря на это, мне трудно смотреть на эту ситуацию. Я обращаю свой взгляд к 

Отцу. Он показывает мне соотношение между этими относительно короткими 

временными мучениями и последующим результатом. Внезапно я вижу страдающих в 

их еще скрытых от них родных духовных мирах. Здесь они уже исцелены, повсюду я 

вижу веселье и радость. Их лица сияют, их сердца полны благодарности. 

«Да!», восклицаю я, «Это того стоит! Эти кратковременные мучения за вечную и 

бесконечную радость, да, это того стоит! Если это приведет к окончательному 

спасению?». И я смиренно падаю в объятия Иисуса, в его сердце, в его милосердную 

любовь. 



Еще раз я смотрю на лежащих здесь пациентов, чье сознание должно очиститься в 

боли. Они не знают, что однажды они будут двигаться в свободе божественной любви. 

Но скоро это блаженное состояние станет реальностью – и, поистине, они будут 

благодарить Бога за свою земную судьбу. 

Когда я снова оказываюсь в машине, прошло всего несколько секунд. В мире духа 

временность любого события нейтрализуется – относительные понятия пространства и 

времени в их духовном откровении становятся бесконечными и настоящими 

элементами опыта.  

*   *   * 

Донорство органов ... 

... это деликатная тема. Для большинства людей смерть является чем-то 

окончательным, и лишь меньшинство искренне верит в жизнь после смерти. Особенно 

в обществе благосостояния люди больше не верят в загробный мир, который 

представляет собой нашу истинную реальность. Ослепшая душа больше не видит 

духовного царства, и его обитатели для нее недостижимы. Члены мировых религий и 

принадлежащие к духовно тным общинам люди верят в существование загробной 

жизни, но в большинстве случаев это теоретическая вера, лишенная уверенности и 

жизненности. Поэтому люди пытаются продлить земную жизнь всеми доступными 

средствами, что с этой точки зрения вполне понятно. 

Для больниц и фармацевтических компаний «продление жизни» также играет важную 

роль, поскольку трансплантация органов приносит клиникам столь необходимые 

средства, а фармацевтическим компаниям – значительные прибыли от постоянных 

пациентов, перенесших трансплантацию.  

К сожалению, мало кто знает, что человек в собственном смысле слова не умирает, 

когда у него извлекают необходимые органы, поскольку эти органы, будучи мертвыми, 

больше не могут быть использованы.  

В условиях господствующего материализма так называемые медицинские 

авторитеты очень убедительно объявили смерть мозга окончательной смертью, при 

этом в случае извлечения органов сердечно-сосудистая функция должна продолжаться 

искусственно, поскольку использовать можно только кровеносные, то есть еще 

интактные органы. Если нет уверенности в смерти человека, ему постоянно отказывают 

в кислороде с помощью так называемого теста на апноэ (который должен определить, 

происходит ли спонтанное дыхание организма при отключении искусственной 

вентиляции легких). Нередко только после этого пациент достигает состояния, 

достаточно близкого к смерти мозга, чтобы можно было «легально» извлечь его 

органы. В этом состоянии тело «мертвого» человека вскрывают без анестезии. Однако 

то, что мозг перестал функционировать, не обязательно означает, что душа уже 

покинула тело и человек не чувствует боли.  

Но не только это. Благодаря материальному образу жизни, в клетках тела 

закреплены особые части души. При трансплантации органов они передаются другому 

человеку. Поэтому нередко слышны рассказы об изменениях сознания, особенно после 



трансплантации сердца. Даже при обширных переливаниях крови чужие качества 

смешиваются с собственными, потому что кровь является носителем душевной жизни. 

Кроме того, донор органа остается связанным со сферой реципиента до самой 

смерти последнего, поскольку он должен ждать свои части души, которые теперь 

воплощены в другом человеке. Таким образом, донор может продолжать свой 

естественный путь в загробном мире только в ограниченной степени, поскольку его 

душевные особенности должны быть ему возвращены после достижения определенной 

степени зрелости. Обычно это происходит в ходе естественного процесса разложения 

тела. 

«Безответственность» тех, кто не хочет сдавать свои органы, умело осуждается 

«лоббистами органов», кроме того, так называемые знаменитости в СМИ 

добросовестно выступают в поддержку этого узаконенного преступления. И 

человечество слепо следует за ними, как и за многими другими ошибочными, но 

прибыльными взглядами и методами науки, экономики и политики. 

Одним из решений могло бы быть публичное разъяснение реальных обстоятельств 

извлечения органов. Также следует указать на ожидание в загробном мире и смешение 

личностей. Если кто-то хочет принести эту жертву в данных обстоятельствах, чтобы 

сохранить земную жизнь ближнему, это нормально. 

Поскольку Бог превращает все зло в добро, трансплантация органов также может стать 

благословением, если в этой процедуре увидеть свою любовь, заботу и милосердие. 

Тогда Небесный Отец разрывает возможные душевные узы и ведет своего ребенка в 

свое сердце, где он обретает вечное спасение и божественную родину. 

*   *   * 

СПИД 

Я поднимаю тему СПИДа, чтобы показать, как далеко готовы зайти корпорации в 

бездушном капиталистическом мире, чтобы обогатиться. Им наплевать на 

человеческие жизни, они безжалостно и без сострадания используют пациентов в 

корыстных целях, потому что «благо человека» в фармацевтике рассматривается 

только с финансовой точки зрения. 

На примере этой манипулируемой болезни можно увидеть, насколько 

программируемым и поддающимся влиянию стало население в эту эпоху 

«просвещения». При этом СПИД здесь должен служить примером многих других 

преступных махинаций науки и экономики. 

СПИД — это выдумка и одна из самых больших лжи в фармацевтике. Это заболевание, 

в том виде, в котором оно представлено общественности, не существует. 

В 1980-х годах фармацевтическая промышленность срочно нуждалась в 

инфекционной болезни, чтобы открыть новые рынки и увеличить объем продаж. В 

Африке уже были обнаружены некоторые неизвестные до сих пор симптомы болезни, 

которая передается через биологические жидкости и почти всегда приводит к 

летальному исходу. Но Африка находится далеко, и население в основном бедное, 



поэтому там нечего было делать — этот возбудитель был нужен в цивилизованном 

мире, чтобы можно было по-настоящему нажиться. Поэтому было «счастьем», что 

такой заразный вирус был занесен в гомосексуальную среду и закреплен там. Но с 

несколькими десятками больных еще не было возможности заработать много. 

Настало время реализовать план, который уже давно ждал своего часа в ящиках 

стола компании, жаждущей денег и власти: вместе с внедренным вирусом были 

объединены симптомы различных инфекционных заболеваний и представлены 

общественности как смертельное заболевание иммунной недостаточности СПИД. С 

помощью средств массовой информации СПИД практически за одну ночь стал 

всемирным источником страха. Теперь можно было найти новое применение уже 

существующему, очень дорогому лекарству, производить его в больших количествах и 

продавать: AZT. 

Даже если после первых приемов «пациенты со СПИДом» чувствуют себя лучше, 

побочные эффекты этого препарата в долгосрочной перспективе означают для многих 

верную смерть. И то, что сначала молчаливо принималось, теперь даже желаемо, 

потому что без постоянного высокого уровня смертности миллиардный бизнес СПИДа 

не мог бы существовать.  

До сих пор постоянно добавляются новые признаки и показания, чтобы постепенно 

расширять эту «эпидемию» и гарантировать ее продолжение. Поскольку нет единой 

классификации, СПИД можно диагностировать по своему усмотрению — просто 

расширяя спектр симптомов. Так, в одной стране тест может дать отрицательный 

результат, а на следующий день в другой стране — положительный ( ). Однако на 

самом деле нет ни одного научно обоснованного доказательства существования 

единого ВИЧ-вируса. 

Вывод: под псевдонимом СПИД скрываются самые разные вирусы, ослабляющие 

иммунитет и приводящие к смерти. Связанные с ними заболевания часто можно 

вылечить с помощью соответствующих методов. Но все симптомы лечат в основном с 

помощью AZT или подобных препаратов. Многие пациенты, прекратившие прием 

лекарств, выздоравливали, если только болезнь, скрытая под маской СПИДа, не 

приводила к смерти. 

И даже если сегодня существуют сравнительно менее агрессивные методы лечения, 

они все равно служат финансовой империи СПИДа, созданной во имя науки и продажи 

лекарств, которую ее операторы хотят сохранить любой ценой. Повсеместная эпидемия 

под названием СПИД существует только из-за махинаций мегаломанских и жадных до 

денег корпораций.  

*   *   * 

Аборт 

В настоящее время эмбрионы прерываются на разных стадиях развития. Независимо от 

того, в какой момент происходит аборт, душа вынуждена покинуть материнскую 

утробу. Ей закрыт путь на эту Землю, и требуется время, чтобы снова найти 

подходящую констелляцию и подходящую пару родителей, готовых зачать ребенка. 



В зависимости от того, начинают ли свой путь человеческого бытия души, которые 

только начинают формироваться и развиваться в утробе матери в процессе земной 

эволюции (они воплощаются в зависимости от времени консолидации от слепого 

инстинкта до интуитивного видения), или же в плоть входят сущности с других 

небесных светил и ангелы (они воплощаются сознательно), аборт имеет разные 

последствия. При этом воплощенные ангелы крайне редко подвергаются абортам; они 

идут к родителям, которые в силу своего душевного настроя не прерывают 

беременность даже в неблагоприятных обстоятельствах. 

(NB: Другой возможностью духовной эволюции являются духи природы. Это 

существа, рожденные из фауны и флоры, находящиеся в предшествующей стадии 

человеческого развития, которые уже существуют самосознательно. Однако они 

воплощаются только после длительного периода созревания).  

Поскольку звездные души и небесные духи уже забыты из-за зачатия, после аборта им 

нужно время, чтобы снова обрести себя. Некоторые возвращаются в сферу своей 

прежней родины, другие надеются на скорую возможность новой инкарнации или 

знают о ней и остаются в загробном пространстве этой Земли. Иногда они пытаются 

повторить попытку позже с теми же родителями или с их близкими родственниками. 

Если у пары, совершившей аборт, есть дети, некоторые души ждут годами и 

десятилетиями, чтобы найти приют в семье потомков. Причина этого заключается в 

том, что там существуют схожие условия, или в том, что абортированная душа по-

прежнему чувствует привязанность к своим «первым» родителям и хотела бы расти в 

их окружении – некоторые дети имеют более тесные отношения со своими дедушками 

и бабушками, чем с отцом и матерью.  

Однако существует также возможность в ближайшее время найти приют в другой 

семье. Это необходимо, если кто-то должен обязательно родиться в определенное 

время, чтобы пройти необходимый жизненный путь или следовать духовному 

призванию.  

Душа, происходящая с Земли, которая из-за аборта была вынуждена покинуть 

материнскую утробу, находится в земной сфере как сущность своих предродовых 

существований до тех пор, пока ей не будет предоставлена возможность вновь 

зачаться. Поскольку это может занять некоторое время, бывает, что в своей 

неопределенности она насильно проникает в человека. В своем инстинктивном 

поведении – дух Бога еще не был имплантирован – она не может понять аборт и слепо 

занимает человека, соответствующего ее склонностям, полагая, что таким образом она 

осуществит свою инкарнацию. Такое длительное обладание может привести к тяжелой 

болезни обладаемого. 

Таким образом, аборт всегда приносит страдания. Тот, кто делает аборт, берет на себя 

вину, потому что этот поступок препятствует акту божественной милости. Но, как и в 

случае с любым другим грехом, если он признается с раскаянием и не повторяется, 

Небесный Отец и здесь прощает, и Его любовь в конечном итоге восполняет это в 

течение вечной жизни. Однако в новом времени абортов больше не будет. 

В случае не насильственного выкидыша или мертворождения душа попадает в 

загробное царство детей, где она может продолжить и завершить свое развитие в 



других условиях. При необходимости она вновь воплотится в этом или другом мире в 

более позднюю эпоху. 

*   *   * 

Депрессия 

В настоящее время все больше людей страдают от депрессии. Помимо вредного 

воздействия различных видов излучения, основной причиной этого является угроза 

утраты смысла и цели земной жизни и связанная с этим утрата божественного детства. 

Чем обширнее принесенный с собой и неиспользованный спектр веры и любви, тем 

интенсивнее совесть проникает в сознание. Однако то, что человек ослеп духовно, он 

не воспринимает, а испытывает прежде всего постоянно нарастающую печаль и 

нежелание жить. Особенно тяжесть души ощущается в период менопаузы и в пожилом 

возрасте, поскольку структуры мышления все больше затвердевают – переосмысление 

или отрыв от земных привязанностей становится все более трудным. 

В поисках причин ведут исследования везде, только не там, где их можно найти. 

Психотропные препараты облегчают угнетенное состояние, но нередко пациенты 

поддаются ему. Для многих мрачная душевная одиссея заканчивается летаргией или 

даже самоубийством. 

Обращение к Иисусу Христу привело бы к душевному облегчению. Люди увидели 

бы в себе питательную почву для своих страданий; они осознали бы, что исцеление 

может произойти, если с доверием открыть свое сердце Небесному Отцу.  

* * * 

Деменция 

То, что мы обычно называем деменцией, представляет собой неспособность души 

управлять своим инструментом – мозгом – и, следовательно, земным существованием. 

Снижение умственных способностей проявляется в зависимости от характера души и 

сопутствующего ему образа жизни и может иметь множество причин:  

В пожилом возрасте снижение функциональности физического организма приводит 

не только к физическим ограничениям, но и к дегенерации мозга, который перестает 

выполнять свои функции. На самом деле, его клетки не поддерживаются в рабочем 

состоянии умственной активностью и подвижностью, как это принято считать в науке и 

общественности, а скорее ослепляются десятилетиями жестких материальных 

представлений, поскольку мозг на самом деле предназначен для восприятия 

божественных идей (поэтому от деменции страдают в первую очередь атеистически 

настроенные интеллектуалы и безбожные ученые). По этой причине души все чаще 

уходят из своих тел в сердце, так что одушевленные с некоторого расстояния оболочки 

ведут пассивное существование. 

Однако не только неправильное мышление и возраст являются причинами 

деменции. Поскольку электромагнетизм является связующим звеном между мыслями 

души (мыслями сердца) и мозгом, электронное излучение и другие токсичные 



воздействия окружающей среды вызывают нарушение электромагнитных импульсов 

мозга. Также ослабление магнитного поля Земли является возможной причиной 

резкого увеличения числа случаев деменции, поскольку это также нарушает 

электромагнитный мост мышления и влияет на взаимодействие души и мозга. 

Реакции при деменции: 

- У людей, страдающих деменцией, проявляются индивидуальное состояние души 

и основные черты характера. Некоторые становятся чрезвычайно (болезненно) 

чувствительными и агрессивными, другие, напротив, мирными и благодарными. 

Причина этого заключается в том, что из-за снижения мозговой активности или 

частичного ухода в свой потусторонний мир человек находит свое истинное состояние 

и переносит его в этот мир. Поскольку при деменции исчезают правила приличия и 

поведения, истинное состояние души может свободно проявляться. 

- При деменции человек проходит через фазы очищения, которые в противном 

случае вступают в силу только после смерти. По этой причине часто возникают 

неожиданные всплески эмоций.  

- Люди, страдающие деменцией, в основном имеют воспоминания об 

эмоциональных переживаниях. Прежде всего, музыка и пение, которые напрямую 

общаются с душой, свидетельствуют о наличии загробной эмоциональной жизни без 

способности мыслить в этом мире.  

Как и во всех страданиях, при светлом взгляде на деменцию также скрывается 

божественный клад: пострадавшие получают земной отсрочку для освобождения от 

земных сращений и неправильных установок, что значительно сокращает их путь в 

загробном мире. Вторая милость течет в ухаживающих, которые могут достичь 

духовного прогресса в бескорыстном уходе. 

Каким будет будущее в отношении деменции? Безбожное мировоззрение, чуждые душе 

частоты и химические осадки оказывают все более пагубное влияние на мозговую 

деятельность. Все больше и больше душ из-за частично сильно ограниченных 

умственных способностей уходят из в остальном функционального тела в 

эмоциональные области сознания.  

Что можно сделать? Деменцию нельзя вылечить с помощью лекарств. Одним из 

способов облегчения или профилактики было бы избегание вредного излучения, но 

происходит обратное – в будущем оно будет только усиливаться. Геоинженерия также 

продолжает применяться. Кроме того, магнитное поле Земли продолжает ослабевать. 

Здесь магнитотерапия могла бы в определенной степени компенсировать нарушение 

функций мозга. 

С духовной точки зрения, любящее обращение к Небесному Отцу может положить 

конец деменции. Во-первых, истинному верующему вредная радиация не может 

навредить благодаря его укрепленной внешней сфере жизни; во-вторых, душа не 

покинет тело преждевременно, поскольку ей будет доступен инструмент мозга, 

соответствующий жизни. В духовном кровообращении клетки мозга будут 

целесообразно ухаживать и сохраняться. Сознание в этой живости будет носителем и 

исполнителем божественных идей. 



*   *   * 

Сон и сновидения 

Как уже объяснялось, наше физическое тело является органической системой, 

одушевленной душой, подобно машине, которая работает только тогда, когда 

подключена к источнику энергии. Без энергии души тело находится в состоянии, 

которое мы называем смертью. 

Во время воплощения в результате взаимодействия и взаимосвязи души и тела 

возникает общая потребность в регенерации, которую мы называем сном. При этом 

душа не теряет сознания — она не спит, а как бы отдыхает в смерти тела. Сон в 

загробном мире существует только в смысле духовной бессознательности.  

С одной стороны, во время сна человек становится сознательным в своем внутреннем 

мире, при этом мозг, как пассивный орган, является лишь регистратором 

происходящего. Точнее говоря, душа путешествует по своей сфере, в которой 

присутствует все, с чем она связана, будь то положительно или отрицательно, 

сознательно или бессознательно. Это всевозможные действия и переживания, а также 

фрагменты сознания, связанные с людьми и животными, с которыми она поддерживала 

или поддерживает эмоциональный обмен – это может происходить и через средства 

массовой информации, такие как печать, телевидение и кино. С другой стороны, душа 

рассматривает поля мыслей, хранящиеся в мозге. Но и потусторонние сущности, 

пребывающие в сфере спящего, вносят свою лепту в происходящее во сне.  

В духовной слепоте это взаимодействие чаще всего приводит к хаотичному 

конгломерату снов, который после пробуждения вызывает непонимание.  

(Примечание: поскольку при заболевании сознание интенсифицируется в очаге 

болезни, сны могут проявляться сильнее, чем обычно, что может приводить к 

кошмарам, а иногда и к целебным сновидениям. То же самое происходит и при посте. ) 

В течение дня ночные впечатления быстро блекнут. Это необходимо и хорошо, потому 

что если бы образы снов оставались открытыми, они осаждали бы нас в течение дня и 

связывали бы нас, так что мы не были бы способны к разумной деятельности — что 

иногда даже происходит после интенсивных снов. Их интерпретация не имеет смысла, 

это беспочвенные образы без связи и духовной сущности. Толкование снов имеет 

значение только тогда, когда пробуждается дух сердца, тогда можно сделать 

осмысленные выводы и предсказания. 

Чем ярче становится душа, тем более упорядоченными и ясными становятся ее сны, 

которые тогда уже не являются снами, а одухотворенной реальностью. Эти ночные 

переживания приносят счастье и дарят радостное дневное сознание. Они могут быть 

значимыми, потому что объясняют и раскрывают всевозможные события в прошлом, 

настоящем и будущем. 

Во время сна происходит также много полезного. Если бы ночью о нас не заботились 

трудолюбивые духи, психические заболевания стали бы настолько распространенными, 

что упорядоченная жизнь стала бы практически невозможной. Здесь раны души 

очищаются и лечатся, здесь она получает указания, которые со временем более или 



менее ясно проявляются на поверхности сознания. Это мысли сострадания и прощения, 

а также помощь в принятии решений в сложных жизненных ситуациях. 

К сожалению, большинство людей не осознают эту заботу, они остаются 

пленниками своих ошибочных взглядов и поступков. Только после духовного 

пробуждения они видят, что им постоянно помогали и помогают, и какие усилия были 

и есть, чтобы зажечь в них свет, который всегда освещает или мог бы осветить их 

темные пути. 

*   *   * 

Старость и смерть 

Большинство людей живут так, как будто смерти для них не существует. Смерть 

кажется такой далекой, но вдруг она наступает, часто неожиданно и внезапно. Не 

только для умерших, но и для их близких жизненная ситуация внезапно меняется. 

Иногда боль разлуки, которую испытывают оставшиеся в живых, приносит с собой 

небольшое пробуждение. Ведь боль никогда не бывает напрасной, хотя физически 

ощущаемая боль сначала «только» тормозит и парализует, в то время как душевная 

боль проникает глубже и может вызвать фундаментальное очищение, открывая тем 

самым пространство для нового фундамента сознания.  

Но кто использует возможность пробуждения? Даже если в своей 

непосредственной нужде пострадавшие открыты и жаждут духовной пищи, это 

желание скоро иссякает. В конце концов, они с удовольствием следуют 

благонамеренным советам вернуться после болезни или горя к старым привычкам и 

материальным развлечениям и снова наполняют свое сердце прежним безбожным 

поведением.  

*   *   * 

Если человек не ведет (правильную) духовную жизнь, Небесный Отец не может 

помогать ему в повседневных делах. Семейные и профессиональные проблемы скорее 

препятствуют духовному росту, чем способствуют ему. Сегодня мир предлагает тысячи 

возможностей для развлечений в свободное время и во время отпуска, которые громко 

и надолго уводят человека от его божественного предназначения. Тихий голос, 

призывающий к размышлению, чтобы не упустить истинную цель существования, не 

слышен в повседневных заботах и последующих развлечениях. 

Если в пожилом возрасте человек находится в достаточно хорошем финансовом 

положении и в целом здоров, он может заниматься многими, казалось бы, полезными и 

значимыми делами, которые в большинстве случаев также отвлекают от стремления к 

живому божественному сыновству, заполняя «смысл жизни». 

Если такие виды досуга невозможны из-за скудной пенсии или болезни, можно 

подавить свою данную Богом идентичность, погрузившись в воспоминания о прошлом, 

продолжая обманывать себя приукрашенным прошлым или ежедневно погружаясь в 

чужие миры с помощью различных средств массовой информации, тем самым придавая 

своей беспризорной жизни кажущееся удовлетворение.  



Но на самом деле пропущенное хочет стать сознательным. Инструментом для 

душевного раскрытия является унизительное страдание старости. Ведь все еще 

существует возможность пробуждения, чтобы земная жизнь не была полностью 

потеряна в бездне бренности. Именно в домах престарелых и среди одиноких стариков 

небесные духи активно действуют, чтобы в последние годы, месяцы и дни 

воздействовать на их сердца и подготовить их к любви Бога. Но лишь немногие 

используют эту возможность, потому что для пробуждения всегда решающим 

фактором является свобода воли – как в этом мире, так и в загробном.  

*   *   * 

В страдании человек часто не способен на рациональные мысли. Он может только 

терпеть боль и давать волю слезам, пока инструменты очищения работают над ним и 

заблудшие мысли ведут к смирению. Каждая беда служит отделению души от тела и, 

таким образом, дает возможность освободиться от земных привязанностей и 

ограничений. Именно в старости, при неизлечимых болезнях и постоянных болях, 

когда не видно выхода, когда операции и лекарства не приносят исцеления, а 

страдающий человек из-за своего состояния не видит больше смысла в жизни, сердце 

Бога ближе всего к раненой душе.  

Время бедствия позволяет реализовать то, чего не удалось достичь в земной жизни: 

соединение с духовной родиной и открытие пути к ней. Кратковременные страдания 

могут избавить мирскую душу от длительной борьбы за освобождение от принесенных 

с собой зависимостей в загробном мире. Зная истинные причины страдания и то, что в 

каждой судьбе заложен путь к спасению, можно, возможно, преодолеть отчаяние или 

даже мысли о самоубийстве и использовать оставшееся время на Земле, чтобы вновь 

обрести себя как душу в духе.  

Человек, открытый для веры, имеет возможность просить Отца показать ему причину 

его бедствия и облегчить или прекратить его. Если это происходит в смиренном сердце, 

желание исполняется в нужное время. Неверующий, возможно, также будет просить в 

своем сомнении , но откуда ему теперь взять доверие? Он никогда не впускал Бога в 

свою жизнь, не говоря уже о любви. В своей духовной тьме ему невозможно понять 

причины страданий и их последствия и установить контакт с помогающими духовными 

силами. Но и здесь действует божественное милосердие, и часто Отец дарует 

маленький огонек, чтобы страдающий мог обратиться к Нему, несмотря на душевную 

тьму.  

Если человек в унизительной фазе старения не поддался темным энергиям и не 

озлобился, а в своей нужде обрел Бога, то выход из тела происходит без страха и без 

большой боли.  

*   *   * 

Печально наблюдать за состоянием души, скрывающимся за мирской фасадой, 

особенно у старшего поколения. Даже если эти люди в целом вели честную жизнь, в 

глубине души они в значительной степени прожили мимо смысла и цели земного 

существования. Они служили прежде всего своим материальным потребностям, 



никогда по-настоящему не задумываясь о духовном существовании. Духовное знание 

им чуждо, они никогда серьезно не искали Бога и тем более не любили Его. 

Хотя их земное время подходит к концу, они продолжают наслаждаться самыми 

разными земными удовольствиями и возможностями удовлетворения. Смеясь и 

веселясь, они бегут к своим могилам – и мир говорит: «Как же это замечательно, что 

это поколение еще испытывает столько радости и везде весело проводит время!»  

Это очень жаль, потому что эти старики до самой смерти участвуют в духовной 

гибели и являются примером для молодежи. У них осталось немного времени, чтобы 

хотя бы сейчас остановиться и задуматься о своей истинной идентичности, но они до 

последнего опьяняют себя ядом земных удовольствий. Глубоко в их душе царит печаль 

из-за их безбожного состояния, которую они маскируют поверхностностью и 

самообманом и заглушают. Когда на смертном одре душевные крики о помощи в конце 

концов неизбежно прорываются в сознание, они впадают в летаргию и саможаление. В 

конце концов, они бессильно сдаются своей судьбе и с тревогой ждут смерти.  

Это не значит, что нужно идти по жизни с опущенной головой и грустным выражением 

лица и не иметь права на радость. Радость – это божественный атрибут. Радость и 

любовь – неразлучные сестры, и только радостное сердце находит путь к свету. Однако 

есть большая разница между тем, чтобы отдавать радость своего сердца только 

смертному миру и тем самым подчиняться смерти, и тем, чтобы черпать радость и 

удовлетворение главным образом из любви к Богу и ближнему и уже на земле обретать 

сознание вечной жизни в содержащейся в ней жизненной силе. 

*   *   * 

Мы проводим отпуск в курортном комплексе на Атлантическом побережье. Мне 

бросается в глаза очень пожилая супружеская пара, которая всегда ходит рука об руку. 

Даже в общественную уборную они ходят вместе, ласково обнимаясь. Перед тем, как 

каждый из них делает свое дело, они прощаются, а затем снова вместе отправляются на 

пляж. Любовь этой пары длится, возможно, уже 60, 70 лет, и время, проведенное 

вместе, породило эту неразлучность. 

Это прекрасная картина, но если в этой любви нет живой веры, смерть одного из 

партнеров вызовет ужасную и просто невыносимую боль. Часто выживший партнер 

теряет всякую волю к жизни и до самой смерти ведет печальное существование. 

Но есть и такая возможность, что оставшийся в живых по милости Божьей вскоре 

также сможет покинуть тело и вскоре воссоединится с умершим, причем в этом случае 

должно произойти в значительной степени совпадающее развитие.  

Совершенно иначе обстоит дело, если пара ставила живую веру во главу угла. 

Возвращение любимого человека становится днем радости, потому что оба знают, что 

их любовь находится в безопасности в духовном доме. Разлука не произошла на самом 

деле, потому что брачный узел завязан Небесным Отцом. Кратковременную боль 

расставания заполняет отцовская любовь, в которой заключается утешение, 

неизвестное миру.  

*   *   * 



В течение жизни снова и снова всплывают на поверхность собственные глупые 

поступки и неправильные решения, а также различные травматические переживания. В 

старости это происходит еще чаще, потому что неискупленные мысли ищут 

освобождения. Хотя появление старых грузов чаще всего оказывает угнетающее 

воздействие (при условии, что человек не впал в невежество, высокомерие и 

самодовольство и допускает осознание собственных ошибок), повторное раскрытие 

собственного неправильного поведения, а также пережитых несправедливостей 

является милостью, потому что любая душевная ноша может быть искуплена верой в 

милосердие Бога. И то, что освобождается в этом мире, не является в загробном мире 

надоедливым спутником на протяжении десятилетий или даже столетий, потому что 

«как дерево падает, так и остается лежать».  

Почему он сначала остается лежать? Освобождение от темных полей души в 

загробном мире не так просто, как в этом мире, потому что в загробной сфере 

отсутствует дистанция от собственной несовершенности. В соответствии с 

принесенными с собой земными обусловленностями и материальными зависимостями, 

человек прочно связан со своим прошлым, потому что на самом деле он сам является 

обитаемым загробным миром как проявлением своего сознания в личной форме и 

сфере. Если человек уходит без веры, то есть не зажег свет в своем сердце, то 

свободный взгляд на выход из самосозданного космоса заблокирован. 

В этом мире, напротив, душевные страдания не проявляются явно. Человек не 

сталкивается постоянно со своей собственной сущностью, но, благодаря смешению 

многих духовных сфер, всегда видит себя опосредованно в своих данных Богом 

возможностях. 

Если в душе появляются ошибочное поведение и тягостные ситуации, это, 

следовательно, является актом божественного милосердия. Человек может теперь 

открыть дверь Небесному Отцу и просить об освобождении. Если он это сделает, его 

загробная жизнь будет выглядеть совершенно иначе, чем если бы он не воспользовался 

этой милостью. Он избавляет себя от возможно долгого заблуждения под 

командованием своих низших полей сознания, которые снова и снова связывают его и 

мешают ему продвигаться вперед по пути просветления ( ). В соответствии со своей 

любовью он скоро найдет более светлые регионы, где ангелы-проводники сопроводят 

его в вечную родину.  

*   *   * 

Я настоятельно предостерегаю от кремации. Бог не зря поместил органическое тело в 

процесс разложения, соответствующий состоянию души. При сжигании в крематории, 

которое происходит за считанные секунды, части души, связанные с телом, которые из-

за чрезвычайно материального образа жизни нуждаются во временном отделении от 

тела, освобождаются неестественно быстро. С одной стороны, это может причинить 

боль ушедшей душе, с другой стороны, спонтанно освободившиеся неискупленные 

энергии ищут опору в ближайших им земных личностях и часто наносят им большой 

вред. К тому же, настоящий владелец ушедших частей души теперь на более или менее 

длительный период времени привязан к душе, которую он, по сути, оккупировал. 



Кремация в восточных религиях также не является хорошим вариантом, хотя здесь 

сжигание происходит медленнее, что позволяет более осторожно высвобождать и 

освобождать негативные энергии.  

Противоположность резкому высвобождению частей души, нуждающихся в очищении, 

при кремации мы находим в крионике, замораживании тела. Оно должно быть 

разморожено, когда будет найдено лекарство от той или иной смертельной болезни. 

Однако здесь совершается большое преступление против человека: при искусственном 

поддержании функций организма кровь заменяется перфузионным раствором. Душа, 

все еще находящаяся в теле, при этом буквально разрывается и испытывает сильную 

боль. В жалком состоянии она теперь должна оставаться в замороженном теле в 

холодильной камере до тех пор, пока его не извлекут оттуда. При этом она попадает в 

долгое и мучительное пленение. 

Поскольку человек, стремящийся к физическому бессмертию, наверняка не развил 

в себе духовную жизнь, его загробный мир мрачен и уныл; это очень печальное 

состояние. 

Также при мумификации и пластинации тел может возникнуть длительная 

привязанность к нетленному телу. 

Если человек уже при жизни на Земле в значительной степени живет в божественном 

сознании, то не имеет значения, что происходит с его телом. Всемогущий Отец вместе 

со своим ребенком самым коротким путем освобождает любые части души, которые 

еще привязаны к телу, независимо от внешних обстоятельств.  

*   *   * 

В заключение я хочу отметить, что судьба самоубийцы очень мучительна. В 

зависимости от мотива самоубийства он на определенное время привязан к месту 

самоубийства. В течение этого времени он видит, что он мог бы приобрести в своей 

дальнейшей земной жизни в плане духовного богатства, и таким образом осознает 

неоценимую ценность земного существования. Это причиняет ему большие мучения и 

отчаяние. Часто он может продолжить свой путь только в момент предполагаемой 

смерти (причем день смерти не является фиксированным, он варьируется в 

зависимости от образа жизни).  

Самоубийство из-за невыносимой боли или душевного помешательства не 

подпадает под эту закономерность. Здесь, конечно, также теряется ценное земное 

время, но ввиду исключительных обстоятельств такие души незамедлительно 

переносятся в загробные больницы, где их вылечивают. 

При этом после определенного периода страданий душа все равно уходит из тела и 

в результате покидает его. Тот, кто с смирением терпит свои страдания до той степени, 

которую дал ему Бог, достиг большого прогресса и гораздо ближе к своему 

совершенствованию, чем самоубийца. Это не означает, что нельзя принимать 

лекарства, потому что они тоже могут быть даром милосердной любви.  

В целом, терпение земных невзгод, а также серьезное преодоление материальных 

соблазнов и зависимостей приводят к духовному росту, которого в загробной жизни 



достичь не так легко. Таким образом, в земной жизни скрыт большой клад, который 

верующий может поднять с Божьей помощью. 

Об этом наш Небесный Отец говорит: «Кто истинно ищет, тот найдет. Кто 

искренне стремится к любви и истине и ищет в этом не себя, а Меня, того Я веду по 

пути к свободе духа, того Я веду к совершенству Моего бытия уже здесь, на Земле». 

*   *   * 



Загробная жизнь 
«Душа может стоять только на той почве, 

которую она сама себе подготовила». 

Духовная смерть рождает самые ошибочные и извращенные представления о 

внетелесном существовании. Многие верят в общепринятое погружение в высшее 

сознание или в «высшее я». Некоторые радуются вступлению в свет или сразу же в 

свободное прощение в рай. Другие серьезно ожидают рая с пиршествами и 

девственницами, готовыми служить им. В дальневосточных религиях распространена 

вера в реинкарнацию, в бесконечное количество земных перерождений с последующим 

вхождением в нирвану или мокшу. В некоторых религиозных общинах человек даже 

снова становится животным. И так далее, существует множество других ошибочных и 

абсурдных представлений о загробной жизни. 

Многие люди считают, что загробная жизнь такова, что ее невозможно описать. 

Однако большинство не верит в жизнь после смерти. Они говорят, что этого 

невозможно знать, потому что «никто еще не вернулся!» Для них действительно никто 

не вернулся. Но для тех, кто искренне ищет ответ, вернулись. Следующие тексты 

призваны противодействовать всем неверным представлениям о загробной жизни и как 

можно более правдиво описать условия, существующие там.  

Прежде всего, следует прояснить вопрос о вхождении в свет, о котором говорится во 

многих рассказах о загробной жизни и который получил широкое распространение в 

обществе благодаря так называемым околосмертным переживаниям: 

За редким исключением, только люди с добрыми намерениями и открытым умом 

имеют конкретные воспоминания о своем загробном мире. Поскольку в состоянии 

клинической смерти сознание еще привязано к телу, они видят свою светлую сферу как 

бы издалека – «свет в конце туннеля». В соответствии с их духовной бодростью им 

открываются воспоминания, хранящиеся в их душе. Они обычно ощущают это так, как 

будто их земная жизнь проносится мимо них за доли секунды. Но на самом деле они 

испытывают непосредственное общее впечатление от отпечатков, характерных для их 

души, вместе с их правдивыми последствиями. 

Чем ярче свет сердца, тем яснее понимание всего прошлого и настоящего. 

Некоторые могут «видеть дальше», они имеют контакт с умершими или ангелами. Это 

в основном касается любящих и добрых людей.  

Крайне редко очень материалистичные или злонамеренные люди после земного 

пробуждения вспоминают свои переживания в загробном мире, а если и вспоминают, 

то только отдельные эпизоды, похожие на кошмары. Это вполне естественно, 

поскольку их душевная сфера мрачна и лишена всякой ясности и живости. Если бы они 

имели четкие воспоминания и рассказывали о своем безрадостном опыте, мы, вероятно, 

вели бы более духовно ориентированную и любящую жизнь. 

(Примечание: свет в загробном мире, естественно, понимается в духовном смысле, 

он раскрывает духовные отношения в духовном мире. В небесных мирах это духовное 

солнце, которое объединяет всю жизнь в любви и просвещает ее мудростью). 



*   *   * 

Взаимодействия и связи между этим миром и загробным миром 

«Где же на самом деле находится загробный мир?» – спрашивают многие. 

«Существуют ли где-то во Вселенной места, где находятся умершие души? Связан ли 

загробный мир с каким-то конкретным местом?»  

В ходе космической эволюции в результате всевозможных мысленных 

«представлений» и самых разных интерпретаций жизни и смерти возникли 

разделяющие пространства сознания. Эти относительные сферы образуют связанную 

со временем и пространством и, следовательно, изменчивую основу земной и 

загробной жизни, которую обитают верующие до и после покидания тела.  

Поскольку в настоящее время в процессе творения происходит развитие от 

материального к духовному существованию, между материей и духом, между этим 

миром и загробным миром существует взаимодействие и притяжение, обусловленные 

сознанием. По этой причине вся жизнь, не возрожденная в Божьем духе, сначала 

оказывается в, на и над ранее обитаемыми звездами, планетами и их спутниками и 

пребывает там в течение короткого или длительного периода времени в зависимости от 

интенсивности душевно-материального запутания. 

То, что загробная жизнь граждан Вселенной в настоящее время в основном 

находится в их соответствующей мировой сфере, обусловлено индивидуальной 

привязанностью к предыдущей инкарнации.  

Только когда душа освобождается от всех шлаков и зависимостей своего планетарного 

места пребывания, то есть когда она вновь принимает в себя все, что ей принадлежит, 

она покидает его окружение и поднимается в более светлые сферы, которые, в 

зависимости от степени ее любви, находятся все ближе к истоку и центру духовного 

космоса: Небесам. Однако последний имеет локальное предназначение только как 

общее место обитания блаженных духов. Поскольку небесное сознание вездесуще, 

человек, возрожденный в духе, где бы он ни находился, всегда находится в небесах, 

поскольку он несет их в себе. 

Божественная жизнь присутствует повсюду, поскольку она действует над всеми 

границами и разделами, а не связана с относительными мирами. Пробужденной душе 

творение предстает как наполненная светом, живая и истинная реальность, в которую 

она теперь встроена. 

Сердце Бога – это источник любви, который формирует и питает Небеса. Этот 

оживляющий центр оказывает сильное притяжение на все сотворенное существование 

как в материальном, так и в духовном космосе. Каждый человек в своем сердце связан 

с этим источником и, в соответствии со своей преданностью, оживляется и питается 

им. Только здесь может быть истинным и вечным удовлетворение стремления всякой 

сотворенной жизни. 

*   *   * 



Пока мое тело удобно сидит в кресле, я существую как сознание, независимое от него. 

Таким образом, я преклоняюсь перед Иисусом. Его любовь глубоко трогает меня – он 

протягивает мне руку, и сердечное объятие уносит меня в духовный мир.  

В любви к Богу покидание тела — это безбоязненное и естественное вхождение в 

загробную жизнь. Смерть может сеять ужас только в идентификации с материей; она 

привязывает душу ко времени и бренности. С одной стороны, это вызывает страх 

смерти, с другой — препятствует свободному переходу в загробную жизнь. 

Когда человек пробуждается, духовное сознание направляется внутрь, 

привязанность к внешнему миру исчезает. Смерть тогда становится не чем иным, как 

естественным выходом из тела, без ощущения умирания – потеря сознания перед 

смертью не является обязательной. Человек просто окончательно проходит через дверь 

сердца в свою духовную сферу. 

Входя в загробный мир внутри себя, человек одновременно уходит из внешнего 

мира, потому что сознание всегда формируется изнутри наружу – так же, как и вся 

жизнь.  

Материальному разуму недоступно логическое понимание этого сверхчувственного 

явления. Поскольку речь идет о чисто духовных процессах, их можно понять только с 

помощью духа сердца. В нем скрыто доказательство представленного здесь понимания 

сущности жизни и смерти. 

*   *   * 

Время от времени мы читаем или слышим о том, что души временно покидают свои 

физические тела: йоги выходят из своих тел, духовно продвинутые люди рассказывают 

об астральных путешествиях; некоторые люди свидетельствуют, что в особой или 

опасной ситуации они внезапно оказались рядом со своим телом или над ним.  

Из собственного опыта могу сказать, что это вполне возможно. При ограниченных 

выходах из тела все функции организма сохраняются; чувства счастья, а также страха 

или печали, которые душа испытывает в духовных мирах, создают энергетические 

волны, которые могут быть восприняты окружающими в этом мире. Если человек 

пребывает в загробном мире, его жизненная сила по-прежнему присутствует в теле, 

«энергетическая лента» поддерживает его жизнь. 

Даже души, чьи тела искусственно поддерживаются в живых или реанимируются, 

остаются связанными с ними, хотя и находятся в своих сферах загробного мира. Только 

при окончательном уходе связь разрывается – душа проходит через свое сердце и 

выходит в созданную ею самой сферу, что является одним и тем же. Поскольку она 

окончательно покидает тело, оно может теперь перейти в состояние разложения, и в 

ходе этого процесса она вернет себе свои земные части. 

(Примечание: здесь можно было бы говорить о различных функциях эфирного и 

астрального тел. Однако без практического понимания можно проникнуть в 

соответствующие области только теоретически, что позволяет лишь абстрактно 

рассматривать их. Любящему Божьему дитя духовное состояние раскрывается в 

нужное время правдиво и всеобъемлюще). 



Очень важно уже в физическом существовании понимать себя как духовное существо. 

Если думать и действовать в соответствии с этим пониманием, духовная смерть теряет 

свое влияние , а физическая смерть – свой ужас. Если жить в любви к Иисусу Христу, 

то выход из тела становится даже днем радости.  

Мы, люди, по сути, не что иное, как бессмертное божественное самосознание, на 

короткое время облеченное материей. Это не теоретическое утверждение, а откровение, 

полученное из опыта в Божьем духе. 

*   *   * 

Условия загробной жизни и печальная судьба материально разложившихся и 

лишенных любви душ 

Для лучшего понимания: хотя умершие находятся в своих сферах, они тем или иным 

образом воспринимают земную среду, в которой продолжают находиться из-за своих 

материальных привязанностей. Происходит постоянное взаимодействие между этим 

миром и загробным миром.  

На практике это выглядит так: умершая душа блуждает по своему безсветому и 

бесплодному загробному миру в поисках пищи или контакта. Принесенные с собой 

зависимости и желания привязывают ее к соответствующим земным местам. Это может 

быть прежнее жилище, дом любимого, но также и ненавистного человека, или места 

пребывания земных жителей с аналогичным поведением и желаниями. В зависимости 

от своего состояния она пассивно инстинктивно или активно сознательно связывается с 

соответствующими ее желаниям образами мыслей этого мира. Таким образом, она 

подсознательно участвует в мирских событиях и в то же время является пленницей 

своей безбожной сферы.  

*   *   * 

Когда человек умирает, его духовное состояние, сформированное в течение его земной 

жизни, становится его жилищем в загробном мире. Таким образом, в загробном мире 

он создает свое окружение полностью из себя самого, в то время как в материальных 

воплощениях ему даны звезды и планеты как экзистенциальные основы, на которых 

постоянно взаимодействуют самые разные миры сознания.  

Как и у Бога, любовь является творческой силой, которая определяет содержание и 

объем существования человека. В этом мире преданность и готовность помочь, 

конечно, не обязательно создают соответствующую среду, но любящая душа даже в 

неблагоприятных обстоятельствах не теряет свою сердечную связь с духом – в своей 

сфере она всегда резонирует с любовью Бога, благодаря чему несовершенный мир 

становится для нее видимым в божественном свете. Это качество жизни, которое она 

уже приобрела на земле, приводит к совершенству в загробном мире, к существованию 

невообразимой красоты, вечного мира и безграничного блаженства.  

Если во время пребывания на Земле человек не пробудил в себе дух своего сердца, он 

умрет духовно. После смерти душе остаются только впечатления от ее эгоистичных 

действий во время воплощения, которые теперь формируют ее сферическое окружение. 



В нем она нередко ведет жалкое существование, потому что эти ландшафты в 

большинстве случаев не очень привлекательны – в духовных сферах только любовь 

дарит свет и красоту. Поскольку состояние души формирует ее загробную жизнь, у нее 

нет возможности сменить местоположение, потому что « » «там» существует только 

продвижение, обусловленное сознанием (духовный прогресс). До тех пор, пока она 

привязана к своей неправильной воле, качество окружающей среды не меняется.  

В силу данной закономерности однородное притягивает однородное, совпадающие 

поля сознания объединяются в духовные сферы с одинаковой ориентацией, поэтому 

умершие вскоре вступают в контакт со своими подобными и повторно испытывают на 

себе свое безлюбовное и неправильное поведение. 

Духи, нуждающиеся в помощи, регулярно попадают в темные сферы. Это 

обстоятельство позволяет эгоистичным обитателям проявить милосердную любовь к 

ближнему, что на самом деле приводит к улучшению их запущенного состояния и 

просветлению их мира. Таким образом, они приходят к более ясному пониманию 

своего жалкого положения, что усиливает в них стремление к истинному и доброму. 

Это стремление открывает им путь к свету, который формируется в соответствии с 

жаждой чистой любви. 

Однако в случае сильно омраченных индивидуумов нередко требуются столетия, а 

то и тысячелетия, чтобы сломать их душевную закостенелость. В этом помогает целая 

армия духов. Их главные силы — терпение и божественное милосердие. 

*   *   * 

Если кто-то отчаянно цепляется за свой мирской статус, земные владения и телесные 

желания, то агония смерти часто бывает жалкая — человек со всей силой 

сопротивляется выходу из тела, что превращается в отчаянную борьбу за кажущееся 

выживание. На том свете он появляется слепым и жалким. В таком состоянии он 

блуждает в бессознательном состоянии в поисках пищи и света. Однако он не ищет 

духовных ценностей, а продолжает тосковать по прежним владениям и земным 

удовольствиям. Ему предстоит трудный путь, пока он не избавится от земных 

отпечатков и привязанностей – если он вообще хочет освободиться, ведь неправильное 

желание и любовь – это и есть настоящая проблема на пути к свободе. 

Таким образом, природа загробной сферы не определяется извне; это сам человек, с 

помощью своей ошибочной и заблудшей любви, лишает себя божественной 

идентичности или дарит себе истинную любовь.  

Бог действительно не является судьей. Он предоставляет своим творениям 

пространство для всех способов жизни и смерти, чтобы в их свободной воле могли 

реализоваться все возможные состояния сознания, будь то далекие от Бога (без света) 

или близкие к Богу (наполненные светом). Большей свободы быть не может. 

*   *   * 

 



Как дерево падает в этом мире, так оно и остается лежать в загробном мире. 

В своей загробной сфере душа является всем, что ее окружает. Покинуть свое 

невежество и заблуждение нелегко, поскольку она видит и знает только свое 

воображаемое состояние как внутри себя, так и вне себя. Ей недоступны реалистичные 

взгляды на свой обманчивый космос и правдивые перспективы из него – самопознание 

таким образом невозможно.  

Часто только в ходе длительных фаз очищения (своего рода курсов детоксикации) 

может произойти постепенное ослабление страстей и зависимостей, сформированных 

на Земле, которые постоянно резонируют со сферическим окружением, чтобы сознание 

постепенно наполнялось светом и любовью.  

В теле это не так. То, что дал земной дух, он должен снова забрать. Поэтому 

избавиться от душевных недостатков и преодолеть их в этом мире гораздо легче, чем в 

загробном. 

Если человек, впавший в грех, живет в свете этого познания, он использует все свои 

силы для того, чтобы уже в земной жизни освободить свою душу от антибожественных 

наклонностей и неправильных установок в любви к Богу. Таким образом, его 

несовершенства являются и остаются собственностью земного мира. 

Поэтому чрезвычайно важно работать над собой и передать бразды правления 

своей жизнью духу любви и правды. Тогда после покидания тела путь в небесную 

родину будет быстрым.  

*   *   * 

Как уже было подробно описано, как состояние сознания, так и вытекающие из него 

действия ответственны за содержание и природу загробных сфер.  

(Примечание: поскольку мы существуем в этом мире только поверхностно, а как 

души-люди в основном постоянно находимся в духовном мире, то в планетарной 

инкарнации мы, естественно, также несем в себе и вокруг себя мир загробный, который 

мы воспринимаем через самые разные жизненные обстоятельства, которые мы обычно 

называем судьбой и случайностью).  

В загробных мирах принесенные с собой отпечатки и модели поведения создают не 

только окружающий ландшафт, но и различные сущности, которые становятся 

видимыми как свидетельствующие образы бредовых желаний, удерживаемых в своих 

проявлениях душой заблудшей любви. Зрячему здесь открываются поистине 

гротескные представления и извращения. Из таких видений загробного мира 

проистекают извращенные изображения чистилища и ада. Однако это лишь видимые 

аналогии душевных состояний и процессов, а не реальность.  

Жители таких падших миров душ в большинстве случаев не воспринимают свои 

страдания и мучения как таковые. Они знают себя только такими – для их бредового 

сознания это нормальное состояние, благодаря которому они считают свое поведение 

оправданным. Только пробудившись, они осознают свою душевную болезнь. 

*   *   * 



Настоящие настроения и состояния человека можно ощутить и увидеть только в 

божественном свете. С точки зрения этого мира, такой взгляд позволяет 

пробудившемуся наблюдателю тихо воспринимать психическое состояние человека 

вплоть до ясного понимания его сферы, то есть души.  

В духовном мире душевное состояние формально очевидно, поскольку оно 

формирует сущностную форму и, естественно, соответствующую среду. Если человек 

уже в земной жизни пробудился настолько, что живет в обоих мирах, он видит 

состояние человека, если необходимо, также в его загробном образе. 

Однако духовно мертвая душа не воспринимает себя в загробном мире в своем 

аналогичном искажении, поскольку не видит свою реальную сущность. Если обратить 

ее внимание на ее запущенность, она будет над этим издеваться или уйдет в 

раздражении. В своем заблуждении она видит себя не в проявлении своего нарушения 

сознания, а в своем воображаемом облике. Так же происходит и в этом мире. 

*   *   * 

Перед Богом имеет значение только мотив доброго поступка. Степень оказанной 

помощи не имеет значения. Даже величайшие меценаты мира, которые «щедро и 

милосердно» (возможно, из налоговых или других корыстных соображений?) 

вкладывают свои лишние миллионы в так называемые благотворительные организации 

и проекты помощи, в загробной жизни выглядят довольно незначительно по сравнению 

с бедняком, который в милосердной любви поделился своим последним куском хлеба с 

братом или сестрой.  

То, что мир восхищает и приветствует, часто очень мало перед Богом, а то, что мир 

высмеивает и едва замечает, действительно велико перед Богом. 

Если кто-то любезен и дружелюбен по отношению к своим ближним и к тому же 

имеет привлекательную внешность, этот человек производит впечатление милого и 

симпатичного. Но его форма в загробном мире может быть мрачной или уродливой, а 

его сфера холодной и пустой, если он действовал из скрытого корыстного интереса или 

самодовольства. 

Бескорыстный любящий человек может обитать в неприглядном теле и казаться 

закрытым или эксцентричным для мира, но его душа и сфера уже в этой жизни 

наполнены светом и любовью.  

*   *   * 

Высокомерие не может войти в рай, «легче верблюду пройти через игольное ушко». Не 

богатые и влиятельные, известные личности из мира политики и экономики, 

знаменитости из мира кино и изобразительного искусства, звезды музыки и спорта 

занимают особое положение в загробном мире. Они были почитаемы и восхищаемы 

только на Земле манипулируемыми массами.  

Этим высокопоставленным лицам трудно «там» отказаться от своего статуса и 

посвятить себя служению ближним. Богатый и уважаемый художник или магнат 

экономики с трудом смирится с тем, чтобы служить нищему, приложив все свои силы. 

Человеку, занимавшему высокие должности и всегда общавшемуся в изысканных 



кругах, будет трудно сойти со своего трона и с любовью и терпением помогать своим 

менее обеспеченным ближним. Но и церковь и духовенство, которые любят выступать 

в одеянии смирения, редко обретают в загробной жизни небесное блаженство, потому 

что демонстрация их веры в большинстве случаев была построена на троне сохранения 

власти и саморекламы. 

Поистине, сердце Бога бьется прежде всего за слабых и униженных, а не за богатых и 

могущественных, которые не пачкают свои руки – за исключением денег , которые они 

держат изо всех сил, и лести, которой они прикрывают свои черные сердца. Они уже 

получили свою награду. 

Любящие и самоотверженные медсестры в домах престарелых и больницах; 

неприглядный поденщик, которого часто высмеивают за его низкий интеллект, но 

который не отказывает своим ближним в помощи; всегда готовая помочь соседка, на 

которую никто не обращает внимания; многодетная семья, живущая в бараке, но не 

озлобленная завистью — вот примеры настоящих героев, для которых Бог приготовил 

место в своем сердце. 

Но небеса не обязательно предполагают бедность или тяжелые жизненные условия. 

Даже богатый человек, который искренне помогает своим нуждающимся братьям и 

сестрам, уже в земной жизни построил для себя потусторонний мир света и любви. 

Только состояние сердца открывает или закрывает дверь для возвращения в дом Отца. 

*   *   * 

Загробное царство детей 

Области деятельности в загробном мире 

Нет ничего хуже для родителей, чем страдания и смерть их ребенка. Понятно, что мать 

и отец делают все возможное, чтобы сохранить жизнь своего ребенка. С точки зрения 

родителей, трансплантация органов также понятна в связи с кажущейся 

окончательностью смертельной разлуки.  

Совершенно иначе выглядит такая ситуация, если смотреть на нее с духовной точки 

зрения. Души детей, ушедших с Земли, с открытым сердцем ожидают в загробном мире 

и с любовью ухаживают за ними. (В этих детских домах царит несравненная 

жизненность. Невинность и чистота детских глаз проникают глубоко в мое сердце). 

Затем, в соответствии с индивидуальными талантами, они знакомятся с 

божественным образом жизни в учебных заведениях любви. Их дальнейший рост будет 

постоянно приближать их к Отцу, пока он, наконец, не появится сам. Он осторожно 

раскрывается своим детям – некоторым чисто в духе, другим и лично. Теперь они 

достигли своего предназначения. 

Как молодые взрослые, они затем начинают заниматься самыми разными 

профессиями. Некоторые возвращаются на Землю в качестве защитных духов, чтобы 

помогать детям и подросткам в их земном подростковом возрасте своей сильной 

духовной силой и, по возможности, уберегать их от худшего. Некоторые сопровождают 

человека несколько лет, а некоторые – всю жизнь. Другие принимают прибывающих в 



загробный мир; они помогают тем, кто сбился с правильного пути, найти свое место в 

своих сферах и не углубиться еще больше в своих заблуждениях. Третьи, как 

божественные посланники, посещают созревшие миры и приносят радостную весть о 

доступном Отце-Боге в Иисусе Христе. Некоторые упорядочивают и организуют 

природные царства планет, более продвинутые управляют по воле Бога орбитами 

небесных тел в материальном и духовном космосе.  

Итак, в великом загробном мире существует множество видов деятельности, 

которыми занимаются как рано ушедшие, так и поздно ушедшие. Поскольку эти 

занятия полностью соответствуют их склонностям , они выполняют соответствующие 

задачи с полной самоотдачей и в великом блаженстве. 

Учитывая такую чудесную загробную жизнь, родителям, возможно, легче отпустить 

своего обреченного на физическую смерть ребенка и с любовью подготовить его к 

путешествию в истинную родину, вместо того чтобы всеми возможными средствами 

добиваться искусственного продления жизни. Да, большая радость наполняет сердца 

родителей, зная, что их ребенок получает особую заботу в духовном царстве, чтобы он 

мог безопасно достичь своей цели в творении. И, полный радости, он однажды встретит 

своих родителей у врат загробного мира, чтобы показать им путь в отечество и 

сопроводить их туда.  

*   *   * 

Особенности светлого мира загробного мира 

Небеса 

Те, кто в земной жизни не следовали только своим низшим инстинктам и не жили 

только для себя, но в целом более или менее отдалялись от истинной любви к Богу, 

служа благополучной жизни, рано или поздно попадают, в зависимости от своего 

состояния, в больницы и учебные заведения промежуточного царства, где их лечат и 

обучают, после чего начинается тяжелая работа по наверстыванию упущенного (тело).  

Те, кто на Земле любил и жил добром и правдой, легче продвигаются в загробном 

мире, поскольку они обладают необходимыми условиями для проникновения 

божественной любви. Под руководством духов-наставников они быстро продвигаются 

вперед, при этом их окружение становится все более светлым и райским. После 

устранения еще имеющихся недостатков они готовятся к переходу в небесную область, 

соответствующую их способности к любви (душа). 

Те, кто на Земле из любви к Отцу жили по Его воле, уже находятся в теле в 

духовной родине. Они, так сказать, сократили путь и пошли по узкому, но прямому 

пути, которого мир не знает. Они с радостью ожидают перехода и готовы к нему всем 

своим существом. Они не испытывают смерти, а выходят из тела еще до того, как оно 

испускает последний вздох. Там Иисус ведет их в их небесное жилище, где их с 

ликованием встречают их братья и сестры (Дух). 

*   *   * 



Как подробно описано выше, жилища в загробном мире формируются состоянием и 

подвержены относительности их обитателей. Сколько существует типов душ, столько 

же существует миров загробного мира. 

Когда душа пробуждается от своего потустороннего бредового сна, она видит свой 

мир совсем иначе, чем раньше. В лучах божественного света любви она теперь видит 

недостатки своей формы и своего окружения, то есть своего ошибочного сознания. 

Вдали она видит свет, который теперь освещает ее сферу и магнетически притягивает 

ее. С радостью она указывает на это своим соседям. Некоторые верят ее словам, верят в 

них и присоединяются к ней, другие предпочитают остаться в привычном месте. Здесь 

нет никакой разницы с показанием пути к Богу в этом мире. 

Вместе они отправляются в более светлые края, встречают других, которые также 

идут по этому пути. Внутри них становится все светлее, они уже очень красивы на вид. 

Вскоре они узнают в далеком свете Солнце любви, которое теперь все больше и больше 

пронизывает их. Поскольку в этом исполнении они все больше и больше уподобляются 

Солнцу, они могут постоянно приближаться к нему. В конце концов, они становятся 

обитателями страны, которую согревает и освещает духовное солнце. В зависимости от 

силы любви, они входят в блаженные состояния и настроения, царящие там. Духи, 

которые полностью обрели любовь Отца, в конце концов достигают ворот города света 

и любви: небесного Иерусалима. 

Здесь раскрывается неизменная и непреложная реальность. Здесь растворяется 

любая еще существующая проекция, любое представление становится ничтожным. 

Только в небе человек окончательно покидает мир преходящего и относительного 

состояния и вступает в неизменную истинность абсолютного бытия. Здесь истина 

свидетельствует о себе в свете всепроникающей любви Бога: Иисус Христос является 

Создателем и Хранителем всей жизни в вечности и бесконечности. Он один является 

путем, истиной и жизнью. 

*   *   * 

Так же как в загробном мире окружение и жилище формируются в соответствии с 

состоянием души, так и она облекается в одежду, соответствующую ее природе. Эта 

одежда, в некотором смысле, формируется из любви ее сердца. Поэтому не нужно, как 

на Земле, искать подходящую одежду и подходящие цвета и формы, она надевается как 

образ любви-истины. 

Чем совершеннее любовь духа, тем ярче его одеяние. Небесные обитатели выглядят 

просто великолепно, когда они проявляют себя в своем ангельском великолепии. 

Однако они могут делать это только с людьми, которые либо воспринимают в видении 

«только» образное впечатление небесного сияния, либо, сами став светом, не получают 

вреда при виде этих солнц. Омиршенный человек ослепнул бы от лучей любви и света 

этих духов и буквально сгорел бы. 

Чтобы иметь возможность проявляться повсюду, совершенные существа способны 

приспосабливаться к любой сфере или скрывать свою световую форму по мере 

необходимости. Это абсолютно необходимо, поскольку в противном случае они не 

смогли бы просвещать нуждающихся в помощи и выводить их из их теневых миров. 



*   *   * 

Поскольку продвижение в духовном мире возможно только в любви, большинство 

ушедших должны сначала научиться передвигаться там. Многие умершие сначала не 

могут сдвинуться с места (существует только духовный прогресс), даже если в своем 

травматическом воображаемом состоянии они иногда этого не ощущают. 

Как только они пробуждаются от своего заблуждения с помощью любящего 

наставления со стороны помогающих духов, их окружение проясняется. Они получают 

дом, который точно соответствует их внутренней жизни или проявляется в 

соответствии с их духовным сознанием. С дальнейшим созреванием их сферы 

становятся все более любящими и гармоничными, в них они могут свободно 

перемещаться. 

Как и в своих мирах, сначала они делают это постепенно. В дальнейшем, 

«приближаясь к Богу», они замечают, что преодолевают большие расстояния за 

несколько шагов. Это происходит потому, что они воспринимают цель с большей 

любовью в сердце. Свет любви дарует им ясность в отношении человека, предмета или 

обстоятельства. 

Поскольку в духовном мире, по логике вещей, понимание и познание определяют 

расстояние и удаленность, соответствующее просветление мгновенно преодолевает 

любое расстояние. Духи в мгновение ока оказываются в месте своего желания, они 

образуют светлое и любящее единство с поставленной целью.  

(Примечание: то же самое происходит с земным пониманием какого-либо вопроса. 

Если понять тему досконально, ее содержание становится ясным и всеобъемлющим; 

благодаря глубоким знаниям человек становится единым с соответствующей темой).  

Но они еще не осознают, что, живя в Божьем духе, они на самом деле присутствуют 

везде, и их сознание может открыться в любом месте творения.  

Духи верхних небесных сфер уже имеют долю в вездесущности Бога. Они охватывают 

все области материального и духовного мира, поскольку действующая в них 

божественная жизненность всепроникающая и всеобъемлющая – фактически: 

поскольку воплощающаяся в них любовь Бога является формирующим, 

поддерживающим и элементарным фундаментом творения. 

Их передвижение, по сути, является неограниченным присутствием. Только в 

сопровождении несовершенных духов они приспосабливаются к их продвижению и 

движутся, по-видимому, во временном и пространственном измерении. 

*   *   * 

Поскольку в течение моего существования я видел и прошел многие пути бытия от 

светлых высот до самых глубоких бездн, самые разные сферы стали более или менее 

собственностью моей души. Когда мой дух открывает их, я чувствую и вижу 

соответствующие состояния, в которых и из которых развиваются образные 

настроения. Ведь в загробном мире действует формула: духовное состояние = видимое 

окружение. 

В аду 



Здесь обитают изуродованные существа, плененные своими бредовыми мыслями. Они 

являются рабами ненависти, зависти, похоти, жадности и насилия; самоправедность, 

гордость и высокомерие поддерживают эти сатанинские качества эффективно и 

постоянно. Жалкость их безлюбного существования уже стала для них нормой на 

Земле, и эта ложность находит здесь свое логическое продолжение. Они видят себя как 

иллюзии на экране смерти, который обманывает их жизнью. Однако их плачевное 

состояние является их собственным выбором – они не желают никаких изменений.  

Время от времени Небесный Отец посылает посланников в эту тьму. Когда они 

обращают внимание обитателей ада на их нищету, их чаще всего высмеивают и 

издеваются над ними, а если бы была возможность, то и подвергли бы насилию. И 

здесь почти нет разницы между этим миром и загробным. 

«Дорогой Отец, в Твоём сердце я вижу непрекращающуюся любовь и милосердие к 

этим существам. Одна единственная светлая мысль от них притянула бы Тебя, как 

магнит, и Ты снова посеял бы в этих падших семена Твоей любви. И Ты Сам был бы 

самым любящим садовником их душевной почвы, Ты лелеял бы ее и ухаживал за ней и 

не отпускал бы их, пока не смог бы принять их в Свое сердце навечно. 

Так же, как ты поступил со мной, потому что когда-то я тоже был обитателем этого 

адского мира. Ты тронул меня и посеял семя в почву моей души. В свете твоей любви 

это семя проросло, и теперь я стою перед тобой, мой Бог и Отец, мой возлюбленный 

Иисус, как найденный ребенок! 

В небе 

Как уже было сказано, загробный мир представляет собой мир сознания, 

структурированный на множество пространств: «В доме Отца Моего много жилищ». 

Характер души определяет содержание и размер ее сферы влияния, определяет ее 

внешний вид, а соседи также соответствуют ее состоянию и ориентации. Чем более 

любящая душа, тем светлее, то есть богаче познанием, ее сферическое жилище. Однако 

оно остается относительным до тех пор, пока не войдет в сферу божественной 

реальности.  

Небеса – это величайшая реальность сотворенного бытия. Здесь исчезает всякая 

относительность, все является истиной – само по себе, в себе и из себя. Небесные 

обитатели не могут описать свое блаженство. Они смотрят на творение от самого 

малого до самого большого глазами Бога. 

Дух любви, принцип воли и жизни Божества, стал их собственностью. В этом и из 

этого на всю вечность все глубже проникать в самосуществование своего небесного 

Отца – их блаженное предназначение и исполнение.  

В высшем или внутреннем небе любви обитают души невест Иисуса. Из самой 

глубокой долины падшего творения они поднялись на самую высокую вершину 

духовного мира: сердце Бога. В любви к Нему их сердца вошли в Его сердце. В этом 

«месте», бесконечно далеком от всего временного и преходящего, но в то же время 

ближе, чем все само по себе, они будут жить в доме своего Отца во веки веков. 

*   *   * 



Объяснения о душевных и духовных существах:  

- Души и духи – это существа из потустороннего мира, причем духовную сущность, 

стоящую за земным человеком, также называют душой (он или она – добрая душа). 

- Умершие души у нас обычно называют духами. Так можно делать, если известно, 

кто или что имеется в виду. 

- При правильном употреблении слово «душа» обозначает существо, которое (еще) 

не наполнено духом Божьим, а слово «дух» относится к душам, наполненным духом 

Божьим. 

*   *   * 

В заключение 

Понять загробный мир с помощью разума на самом деле невозможно. Из состояний и 

обстоятельств, представленных здесь с разных точек зрения, можно составить 

приблизительное представление о загробных условиях. Однако духовный мир 

становится действительно видимым только в свете любви нашего Небесного Отца. 

Только в этом человек находит ключ к живому познанию (кажущейся) реальности 

материального творения, а также к ясному пониманию природы всех духовных сфер от 

ада до рая.  

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Одержимость – оккультизм – гипноз – привидения 
«Я свет мира, 

кто следует за Мной, не будет ходить во тьме 

но будет иметь свет жизни». 

Конечно, не все психические и психосоматические заболевания можно объяснить 

одержимостью потусторонними существами. Многие психические расстройства имеют 

свои корни в травматических переживаниях или являются наследием душевнобольных 

предков. 

Человек может быть одержим собой (эгоизм), человеком, объединением или 

религией (фанатизм) или предметом/материалом (фетишизм). Однако часто за 

душевные иррациональности ответственны вторжения из потустороннего мира. В то 

время как светлые энергии действуют осторожно, негативные силы оказывают на душу 

насильственное воздействие, поэтому влияние из низших потусторонних сфер гораздо 

более распространено, чем из светлых сфер любви – наш мир является тому 

доказательством. Это обстоятельство привело к тому, что все больше людей не могут 

справиться со своим состоянием. Депрессия является распространенным заболеванием, 

многие страдают от странных навязчивых состояний, некоторые слышат голоса, 

уровень самоубийств высок как никогда.  

Нередко травматическая жизненная ситуация, употребление наркотиков или слепая 

наивность в отношении мира духов открывают доступ в потусторонний мир. Однако 

человек не знает об этом и беззащитно подвергается воздействию сил, влияющих на 

него. Также бывает, что у призванных из-за временной необходимости открываются 

врата в потусторонний мир, хотя они еще глубоко погрязли в болоте мира. В своем 

безбожном сознании они пока что в первую очередь воспринимают низкие энергии – и 

тем самым служат мрачным спутникам мира теней. 

В любом случае, в принципе действует следующее правило: если сердце искренне и 

полно любви, то могут происходить светлые излучения. Если человек эгоистичен или 

даже посвятил себя лжи и обману, то он подвержен злым влияниям. 

*   *   * 

В начале моего пробуждения ночью в комнате часто появлялся тёмный дух, что я 

воспринимал как очень угрожающее. Из страха я натягивал одеяло на голову и не смел 

вставать. 

Обычно поведение умерших не проявляется так явно, но скрытое влияние 

безбожных миров загробных существ является причиной тревожных состояний и 

поведенческих расстройств у многих людей. Некоторые подвергаются мысленным и 

иногда акустическим внушениям, которые сбивают с толку и подталкивают к 

иррациональным поступкам. Всевозможные формы тиков и навязчивых действий, 

вплоть до синдрома Туретта, указывают на влияние потустороннего мира или даже 

одержимость. Шизофрения является очевидной формой одержимости; иногда 

несколько духов овладевают одной душой, и в ней и из нее проявляются самые разные 

личности. 



(Примечание: как известно, множественные личности могут возникать также в 

результате тяжелой травмы, особенно в детстве, или быть вызваны пытками, как это 

практикуется в контроле над сознанием). 

Мы не подозреваем, насколько материальный и духовный миры взаимосвязаны и 

насколько мы подвержены влиянию из загробного мира, потому что безбожный образ 

жизни чаще всего сопровождается выраженной слепотой не только в отношении общих 

духовных отношений, но и, в частности, в отношении собственного состояния.  

То, что психические заболевания могут быть вызваны существами из 

потустороннего мира, которых нельзя увидеть, но которые можно почувствовать, не 

имеет места в рациональном подходе к медицине, психотерапии и психиатрии. Они 

приписывают психику мозгу и лечат ее с профессиональным атеизмом и/или 

обезболивают лекарствами, чтобы нейтрализовать ненормальное поведение и 

успокоить человека. Однако, с одной стороны, это разрушает медиумическую антенну 

души и отключает ее врожденную природную предрасположенность, а с другой 

стороны, настолько ослабляет ее чувствительность, что умственное развитие часто 

становится невозможным. В конце концов, злой дух из скуки действительно покидает 

свою жертву, но вскоре находит новую, в энергии которой он может продолжать 

творить зло. Причина проблемы одержимости или одержимости ни в коем случае не 

устранена. 

(Примечание: лекарства, конечно, не являются плохими в целом. Поскольку мы 

потерялись в материальном мире, нам нужны такие средства для облегчения наших 

страданий. Несмотря на безнравственные махинации науки и фармацевтики, мы можем 

и здесь увидеть Божье благословение и тем самым обрести Его сердце). 

Фундаментальное исцеление, как в случае болезни, так и в случае одержимости или 

одержимости, может произойти только через обращение к нашему Небесному Отцу. 

Перед силой Божественной любви все зло должно уступить. Прежде всего, она 

невыносима для высокомерного настроения злых духов. Они поспешно бегут из 

одержимой души – и, не найдя нового хозяина, вынуждены уйти в свои сферические 

могилы, где мучаются в своей собственной злобе до тех пор, пока, наконец, после 

бесконечного времени, добровольно не переходят в лучшую жизнь. 

*   *   * 

В связи с огромным ростом населения Земли, мир загробной жизни, близкий к Земле, 

также становится все более населенным, и в значительной степени это происходит за 

счет заблудшихся и коварных душ, в результате чего влияние мира злых духов 

значительно возросло. 

Одержимость, при которой умершие преследуют и влияют на человека, в 

настоящее время широко распространена. Также нередки случаи одержимости, когда 

существа из потустороннего мира временно или полностью овладевают человеком и 

используют его в своих интересах и для удовлетворения своих желаний. Если бы у нас 

не было сопровождения защитных духов, мир в кратчайшие сроки погрузился бы в 

трясину лжи, ненависти и убийств, как это уже давно произошло в некоторых городах и 

странах, а также в некоторых политических и многих других преступных организациях. 



Поскольку мы находимся в этом мире только физически, а наша фактическая сущность 

находится в духовном мире, мы постоянно действуем, реагируем и взаимодействуем 

как с низшими, так и со светлыми сферами, в зависимости от нашего душевного 

состояния. Поэтому необходимо ежедневно просить о защите и сопровождении и 

стремиться посвятить свою жизнь любви по совести и лучшим знаниям. 

*   *   * 

Каждому человеку назначается дух-хранитель. Если вы вступите с ним в контакт, он 

будет вести вас и наставлять. Он понимает все ваши проблемы, потому что часто 

прошел через жизнь с похожими трудностями. Твой дух-покровитель жаждет общаться 

с тобой. Если ты откроешься ему, вы испытаете интенсивную и связывающую радость 

друг от друга. С духом-покровителем у тебя всегда будет настоящий друг или подруга. 

В трудные периоды жизни нас обычно сопровождает группа ангелов. Их излучение 

освещает нашу совесть и оказывает утешительное и укрепляющее воздействие на наше 

сознание. По возможности они предотвращают несчастные случаи и дарят удачные 

стечения обстоятельств. Прежде всего, они защищают нас от негативных влияний. 

Именно в случае с коварными существами из потустороннего мира обращение сердца к 

силам, которые нас поддерживают, позволяет им раскрыть свои силы и удержать 

заблудшие души в пределах. Однако деятельность ангелов всегда зависит от духовной 

ориентации и открытости сердца человека, которого они защищают.  

По сути, ангел-хранитель служит Божьему духу, обитающему в наших сердцах, 

который знает, что следует допускать или предотвращать в ходе земных событий. 

Когда человек входит в этот свой дух, задача ангела-хранителя заканчивается. Тогда 

небесный Отец сам становится защитником своего ребенка. 

*   *   * 

Многие умершие из-за своего материального образа жизни остаются в атмосфере 

Земли. Они живут в своем индивидуальном космическом пространстве души, но в то 

же время присутствуют в личном облике. Они, так сказать, ведут свое существование в 

созданном ими самими мире внутри мира, причем энергии этого мира и мира иного 

постоянно взаимодействуют друг с другом.  

Существуют группы с одинаковой или схожей природой, а также души, которые 

одиноко пребывают в загробном мире. Если эти невидимые спутники замечают поле 

мыслей, соответствующее их склонностям, они привязываются к нему, как бы входят в 

здание воли соответствующего человека и усиливают его энергию. В зависимости от 

состояния потустороннего существа это может происходить намеренно или быть 

слепым актом, обусловленным притяжением эквивалентного сознания. А есть и 

демонические извращения, которые не только используют своего хозяина в своих 

интересах, но и имеют злые намерения и, служа сатанинским интересам, умышленно 

разрушают. 

Так, курильщик часто одержим умершими курильщиками, которые таким образом 

могут продолжать участвовать в удовлетворении этой зависимости. Сексуальная 

похоть привлекает духов, которые не могут избавиться от своей похоти. Алкоголики и 



наркоманы не только подвергаются воздействию употребляемых веществ, но и низшего 

духовного мира, который ведет их к физическому и душевному разорению, поскольку 

при употреблении наркотиков душа полностью открыта.  

Но не только зависимости, но и скупость, зависть, жадность, высокомерие или 

нетерпеливость многократно усиливаются под влиянием существ из потустороннего 

мира, имеющих такое же мировоззрение. В результате некоторые люди уже не живут 

своей собственной жизнью, а в своих мыслях и поступках подвергаются влиянию 

существ из потустороннего мира, совершенно не осознавая этого. , находясь во тьме 

своего мирского разума, он не имеет возможности отличить чужую волю от своей 

собственной.  

(Примечание: проникновение разрушительных энергий из потустороннего мира можно 

сравнить с вирусом, который взламывает компьютер неопытного и неосторожного 

человека. Хотя человек думает, что он владеет своим инструментом, на самом деле кто-

то другой тайно управляет им, распоряжается им и злоупотребляет данными. В случае 

одержимости это заблудшие сущности, которые устанавливают свои вредные энергии в 

душе).  

Самую сильную защиту от этих одержимых обеспечивает обращение к Иисусу Христу. 

Одно только имя, произнесенное с любовью, является отвратительным для тьмы. Они 

не могут вынести его божественной вибрации и убегают. Когда одержимый человек 

освобождается от своих мучителей, в нем внезапно появляется свободное 

пространство. Тяжелый груз сброшен – его наполняет глубокая благодарность. Если в 

этом состоянии он отдает освободившееся пространство своей души Богу, возможно 

немедленное спасение.  

*   *   * 

Так же как на Земле есть множество злобных индивидуумов, которые совершают 

насильственные злодеяния, в мирах загробного мира также есть большое количество 

таких злодеев. Если человек питает злые мысли, соответствующие мыслительные 

процессы как бы магнетически притягивают к себе соответствующих духов, которые 

объединяются с антибожественными образами воли и утяжеляют их, пока 

заинтересованное лицо, в конце концов, не совершает преступное деяние. Это может 

быть преступление против самого себя, такое как самоувечье или самоубийство, или 

акт насилия над ближними, вплоть до убийства.  

Многие преступники после своего деяния, полные раскаяния и угрызений совести, 

клянутся, что не знают, что их к этому подтолкнуло. Иногда он даже не может этого 

вспомнить, поскольку в большинстве случаев злой дух на некоторое время полностью 

овладел им. Повторяющиеся покушения и массовые убийства в школах, на улицах и в 

общественных местах также частично объясняются влиянием темного потустороннего 

мира, который в своем гневе и ненависти придает вес убийственным намерениям 

преступников.  

К сожалению, в ближайшем будущем массовые убийства и нападения будут 

происходить еще чаще, поскольку разрушительные силы получают все большее 

влияние в этом мире из-за господствующей гордыни и общей безжалостности. Все 



больше регионов, где люди боятся выходить на улицу, чтобы не быть зарезанными, 

застреленными или намеренно сбитыми автомобилем. Это касается не только городов, 

но и сельской местности, где мрачные силы берут верх над людьми, которые, 

преисполненные завистью, ненавистью и жаждой мести, становятся в этом состоянии 

послушными инструментами сатанинских сил. 

Поэтому нужно быть очень осторожным со своими мыслями, которые в загробном 

мире принимают значимые формы и видны там на большом расстоянии. Если существо 

из загробного мира обнаруживает соответствующую ему мысль, оно ассимилирует ее, 

так сказать, вкладывая в нее свой собственный вес. Если это сильный дух или 

несколько духов, то для оккупированного человека это становится непосильным 

бременем, и он поддается разрушительной энергии. По этой причине Иисус Христос 

уже 2000 лет назад сказал: «Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение!»  

*   *   * 

Нередко бывает, что душа чувствует, что она обитает в чужом теле. В традиционной 

медицине в качестве причины называют нарушение работы центра половой 

идентичности или гормональный дисбаланс. Однако эти причины приписывают мозгу 

и соответственно обсуждают и лечат. Таким образом, мир снова занимается поиском 

причин в материи, потому что слепой разум любит делать вид, что он видит. 

Последователи учения о реинкарнации также быстро находят ответ: «В прошлой 

жизни у человека был другой пол, который теперь вновь проявляется». Это звучит 

правдоподобно, но не соответствует действительности, поскольку в материальных 

воплощениях смены пола не бывает, а земные прошлые жизни являются скорее 

исключением, чем правилом. 

Неправильная половая идентичность может иметь различные причины. Одной из 

возможных причин является манипулятивное формирование тела в результате 

постоянных раздражений в первые недели беременности. Они могут быть вызваны 

либо противоречивыми мыслями матери, либо влиянием чуждых духовных энергий на 

эмбрион. Также инкарнация ангела обоеполого пола может стать причиной того, что 

душа не может определиться со своей половой идентичностью или меняет ее, либо что 

он/она проживает земную жизнь как гермафродит. 

Другой причиной постоянного полового заблуждения может быть одержимость или 

одержимость затронутого человека, что иногда связано с латентной ясновидением.  

Способ восприятия духа из потустороннего мира, сопровождающего или обитающего в 

человеке, проявляется по-разному. В данном случае это преимущественно ощущение 

другого пола. Если она имеет чрезмерное половое чувство, оно передается и дает 

одержимому человеку ощущение ложной идентичности. При этом проникающее 

влияние однополого характера может столь же преувеличить или изменить 

собственную женственность или мужественность.  

(Примечание: на самом деле однажды женская душа овладела мной. Она внезапно 

вошла в мою сферу, при этом ее сознание полностью перекрыло мое, так что я стала 

полностью женщиной. Это ощущение было для меня чрезвычайно приятным, потому 

что она была очень привлекательной и чувственной. Ее выраженная женственность и 



женская сила любви наполнили меня ранее неизвестной самоуверенностью. Я 

пережила это очень интенсивно и была полностью потрясена. Я хотела бы остаться 

женщиной еще дольше, но так же быстро, как она овладела мной, она исчезла, и мне 

осталось только эхо этого чудесного изменения пола). 

Если такая одержимость остается постоянной, это приводит к транссексуальности / 

трансгендерности и часто к оперативной смене пола, поскольку затронутые лица не 

могут больше испытывать постоянную радость жизни в своей якобы ложной 

идентичности.  

С этой точки зрения можно также понять «симулянтов» с физическими симптомами, 

поскольку в этом случае также имеет место одержимость. Желание калечить себя 

(татуировки по всему телу, экстремальный пирсинг и т. д.), а также ненужные 

ампутации также объясняются одержимостью, частично со стороны умерших людей с 

уродствами или отрезанными конечностями (в загробном мире душа является 

целостной, но в своем травматическом привязанности она иногда продолжает жить с 

этим недостатком и передает свои ощущения своему хозяину), частично от 

демонических существ, которые из-за своих бредовых действий являются уродливыми 

и, как оккупанты, иногда становятся причиной потребности в увечьях. Еще одной 

причиной самоповреждения (от порезов ножом до калечения) или желания быть 

травмированным другими является стремление сделать душевные раны физически 

видимыми.  

*   *   * 

Религиозный фанатизм, так же как оккультизм, употребление наркотиков и гипноз, 

позволяет демонам проникнуть в душу. Они подталкивают фанатиков к самым 

абсурдным верованиям, которые те с помощью всякой силы насаждают для своих 

целей, не гнушаясь даже изнасилованиями, пытками и убийствами. Католическая 

церковь наглядно продемонстрировала нам это.  

Сегодня религиозный маньяцизм в исламе и индуизме открывает двери 

демоническим силам и позволяет порождениям ада с помощью ослепленных людей 

творить зло на земле. В частности, это умершие последователи фанатичных 

исламистских группировок, которые за гранью осознают, что они не обитают в 

обещанных им райских мирах, а – в соответствии с их любовью, убитой манией – в 

голых и безжизненных пустынях, которые, жаждущие мести и разрушения, 

возвращаются к своим сообщникам и причиняют им и через них большое зло. 

Даже в самых разных «христианских» общинах современности демоны удовлетворяют 

свою страсть к искушению и ослеплению заблудших индивидуумов и групп. Они 

искушают «верующих» превратить божественные дары в антибожественные. В то 

время как в сатанизме это делается намеренно, в религиозном фанатизме и 

экстатических ритуалах контакт с демонами происходит в большинстве случаев 

непреднамеренно – или в состоянии духовного заблуждения. 

Есть люди, которые убеждены, что они являются Иисусом Христом. Они являются 

лакомой добычей для демонического мира. Такие же сумасшедшие теперь овладели 



ими и устраивают свое антихристианское представление не только с одержимыми, но и 

через них с заблудшими верующими, которые поддаются таким обманам.  

Апостольское говорение на языках вдохновлено не Святым Духом, а существами из 

темных сфер, которые позволяют себе шутить со своими жертвами, говоря на 

непонятном языке. Разве любящие родители стали бы говорить непонятными и 

неопределимыми словами или звуками со своими спрашивающими и просящими 

детьми? Неужели ангелы и Бог настолько отличаются от нас или даже настолько святы, 

что мы не можем их понять или не имеем права с ними разговаривать? Разве Бог не 

наш Отец, а мы его дети?  

Выносливость к сильной боли при бичевании или даже распятии становится 

возможной благодаря экстазу. Неприкосновенность при проповеди змеям также не 

обеспечивается добрыми духами или Богом, поскольку демоны также влияют на 

поведение животных. С помощью соблазна насильственного изгнания бесов подземный 

мир позволяет себе поразвлечься с ослепленными священниками, которые в данном 

случае сами являются одержимыми. Здесь можно было бы привести еще много других 

примеров религиозно мотивированных бредовых действий. 

Изначально и по сути все эти действия имеют божественную природу, потому что быть 

наполненным духом Христа, говорить на незнакомых языках, обладать физической 

неприкосновенностью, исцелять и освобождать с помощью божественной власти и 

других духовных даров – все это присуще истинным детям Бога. Но в корыстном 

толковании библейских слов, чтобы использовать их для самовыражения или как 

инструмент власти, слепые верующие вступили на опасную территорию демонизма. 

Там дары Божьи приводят в тупик суеверий и одержимости, и в конце концов 

наступает горькое пробуждение при осознании того, что ты поддался сатанинским 

искушениям. 

*   *   * 

Если человек одержим существами из потустороннего мира – это могут быть и те, кто 

не питает злых намерений, но из-за своей дезориентации поселяются в неустойчивой 

личности – рано или поздно чужие энергии проявляются в виде опухолей и раковых 

язв. В зависимости от состояния и намерений захватчиков можно различать 

злокачественные и доброкачественные новообразования.  

Врачи могут диагностировать и лечить только с помощью традиционной 

медицины. Они убивают пораженные клетки организма с помощью химиотерапии или 

лучевой терапии, при этом опасные духовные энергии в большинстве случаев 

отступают (если они не являются полностью агрессивными), в результате чего исчезает 

и материальная манифестация. Однако злобные действия вскоре вновь 

материализуются, если после преодоления страданий человек вернется к своим 

заблуждениям. 

Если болезнь привела к переменам, человек отказался от своих неправильных 

мыслей, то захватчики не вернутся. Если он все же умирает, то в загробном мире он 

может свободно продолжить свой путь. Таким образом, душевное исцеление 

происходит независимо от физической смерти. В ходе всех событий важно только 



спасение души — материальные тела являются лишь средством для достижения этой 

благородной цели.  

*   *   * 

В этом месте я рекомендую депрессивным и подозреваемым в одержимости или 

одержимым людям совершать поступки милосердия. Это поднимающее настроение 

лекарство творит настоящие чудеса и является бальзамом для души. Чем больше любви 

в поступке, тем интенсивнее его целебный эффект. Если от всего сердца простить того, 

кто желает вам зла или сделал вам плохо, это лекарство имеет еще более несравненный 

эффект. Не проходит много времени, как разрушительные энергии убегают в лучах 

любви. Они поспешно устремляются в области, соответствующие их воле. 

Целитель, служащий Богу, делает то же самое. Он прикасается к душе больного 

человека, которая благодаря этому оживает. Пробужденная божественная энергия 

мягко касается больного сознания, так что исцеление происходит постепенно или 

иногда даже спонтанно. В случае одержимости светлое излучение заставляет 

оккупантов бежать. Если выздоровевший человек старается больше не грешить, он 

остается свободным и здоровым. Но если он снова грешит, Божий дух снова уходит, и 

опасность заболевания и/или одержимости снова становится . Самый надежный метод 

исцеления, конечно, это любовь к Небесному Отцу. Она является ключом к 

освобождению от всего зла и к прочному здоровью. 

*   *   * 

Ясновидение, чтение мыслей, спиритизм, привидения 

Спектр ясновидения очень широк и может функционировать на разных уровнях. 

Общественности в основном известны медиумы, которые могут «читать» мысли других 

людей или устанавливать контакты с потусторонним миром. Обе эти вещи могут 

происходить либо напрямую, либо через посредничество духа. 

Как стать медиумом? Часто бывает так, что человек обнаруживает свои 

экстрасенсорные способности уже в молодом возрасте. И уже тогда важно, что для него 

важнее: собственная выгода или бескорыстная любовь, от этого будет зависеть его 

загробное окружение. Медиум, служащий этому миру, научится контролировать свои 

сверхчувственные способности и методично их использовать благодаря обучению из 

книг и/или на семинарах, а также благодаря пониманию мыслительных импульсов и 

целенаправленному общению с различными существами из потустороннего мира. У 

слуги Бога духовное слух и зрение будут развиваться сами по себе, и в соответствии со 

своей преданностью он будет получать все более ясное и всеобъемлющее понимание 

духовного мира.  

Также может случиться, что травматический опыт, необычная встреча или 

глубокий опыт любви раскроют яснослышание/ясновидение человека. Если он имеет 

мало или не имеет никаких знаний о духовных процессах, он не знает, что с ним 

происходит. Если он не привержен истине и добру и в результате вступает в контакт с 

небесными существами, заблудшие или суетливые существа будут играть в злые игры 

со своим медиумом. В этом случае необходимо срочно прояснить ситуацию. 



К сожалению, многие люди используют свои сверхчувственные способности как 

самоцель, поэтому на них в первую очередь влияет низший духовный мир. Это привело 

к тому, что талант яснослышания и ясновидения во многих случаях был превращен в 

инструмент сатанинских махинаций. Таким образом, демонический мир получил 

практически неограниченный доступ к полученным сообщениям по вопросам веры, а 

также к контактам с умершими.  

Загробный мир никогда не следует открывать с помощью оккультных практик, а 

только с помощью любви сердца. Магические техники привлекают заблудших и 

коварных существ; только в редких случаях вызванный родственник, духовный 

учитель или «святой» приходит, чтобы поговорить. 

Так может случиться, что активный дух овладевает человеком, который доверяется 

сеансу. Этот человек даже не чувствует вторжения в свою открытую душу и не 

замечает изменения сознания, поскольку считает, что он развивается так или иначе, и 

что именно его собственные мысли заставляют его принимать решения. Но теперь один 

или несколько злоумышленников из потустороннего мира оказывают устойчивое 

влияние на его судьбу и нередко ввергают его из одной беды в другую. Или он 

попадает в престижное положение и становится богатым, в результате чего впадает в 

гордыню и служит только материальным благам, лишаясь тем самым доступа к 

духовной жизни.  

Таким образом, во всех духовных переживаниях таятся многие опасности, на которые 

необходимо обращать внимание. Особенно при контакте с умершими, а также с 

посланниками из потустороннего мира и космоса, нельзя слепо вступать в любой 

разговор, если можно полагаться только на слова, голоса и заявления медиума.  

*   *   * 

В последнее время появились так называемые менталисты, которые удивляют свою 

публику сочетанием фокусов, чтения языка тела и ясновидения. Они отличаются от 

магов, которые с помощью механической «магии» и высокой ловкости рук дают своей 

публике успешное представление.  

Методы работы этих ментальных магов различаются: некоторые из них используют 

свою ясновидение напрямую, они получают мысли своих испытуемых посредством 

интуиции, от смутной до ясной. Как правило, они знакомы с принципом силы мысли и 

также разбираются в гипнозе.  

Другие действуют в сотрудничестве со своими соратниками из потустороннего 

мира или, если они еще не вступили в контакт с коварными духами, получают в тайных 

кругах посредника из потустороннего мира, с которым они могут общаться в любое 

время. Перед или во время представлений этот дух видит мысли жертвы из аудитории, 

присутствующие в данный момент. На основании этого он может заранее сообщить 

экстрасенсу подходящее задание. После того, как оно поставлено, «читатель мыслей» 

сразу узнает правильный ответ. Как правило, менталист знает решение загадки уже в 

начале процесса. Все остальное — это шоу, которое служит для создания напряжения и 

мистификации происходящего. 



Ясновидящие, практикующие таким образом, заключили договор. Ни в коем случае они 

не могут раскрывать суть своих действий. Они никогда не упоминают о контакте с 

миром духов, потому что им это запрещено. На любопытные вопросы они отвечают, 

что их метод основан на научных и межличностных знаниях, а также на интуиции. Их в 

основном привлекательная внешность и острота ума позволяют им легко скрывать 

свою истинную личность. Из-за своего эгоцентризма и лживости эти люди не способны 

к настоящему духовному пробуждению. 

Так называемые гадалки обычно начинают свои сеансы с схематичных вопросов. 

Они получают информацию и образы интуитивно, часто с помощью карт или других 

мистических принадлежностей. Они верят в вдохновение и духовное озарение, лишь 

немногие из них обладают профессиональной компетенцией в ясновидении, не говоря 

уже о подробных знаниях о возможных участниках из потустороннего мира.  

К сожалению, большинство этих оккультистов превратили свой дар в средство 

привлечения внимания жаждущего зрелищ народа. Они фактически продали свою 

душу. Теперь они служат сатанинским силам, потому что своими сенсационными 

выступлениями они ослепляют и сбивают с толку общественность, так что в конечном 

итоге она считает все духовные явления театром. 

Гадатели и экстрасенсы, а также белые и черные маги, сознательно использующие 

низший духовный мир, становятся зависимыми от своих потусторонних помощников, 

потому что у них ничего не бывает бесплатно. Когда действующие лица из этого мира 

уходят из жизни, они встречают на своих помощников и часто надолго привязываются 

к их сферам. Нередко они сами становятся соучастниками магических интриг. 

Установление контакта и общение с духами – это талант, который следует 

использовать только в целях милосердия. Устанавливать связь с умершими из 

сострадания, чтобы урегулировать неразрешенные конфликты или облегчить 

невыносимую боль разлуки, чтобы в обремененных душах воцарился мир, – это акт 

бескорыстной любви. Если это сопровождается вознаграждением, то это нормально – 

при условии, что медиум не использует душевные страдания ближних, чтобы 

обогатиться сверх меры.  

Однако настоящая и основная задача духовных слушателей и провидцев 

заключается в просвещении о истинном положении дел и событиях в этом мире и за его 

пределами, а также в передаче божественных наставлений и посланий. Ясновидение и 

предсказание могут таким образом стать благословением для человечества и 

способствовать просветлению затменого сознания этого земного мира. 

*   *   * 

Гипноз в различных применениях 

- Гипнотическое воздействие телевизионных и печатных репортажей, а также 

кинопроизведений в большинстве случаев остается неизвестным или не 

воспринимается всерьез из-за зависимости от средств массовой информации: благодаря 

воздействию на психику с помощью эмоционально глубоких слов, звуков и образов 

человек становится восприимчивым к манипуляции и индоктринации – его воля 



изменяется, и он этого не замечает. В киноиндустрии и, прежде всего, в маркетинге эти 

процессы хорошо известны, что позволяет эффективно и устойчиво осуществлять 

массовую суггестию. 

- В демонстративной гипнозе для развлечения и удивления зрителей выполняются 

физические трюки или абсурдные действия и звуки. При этом естественная 

контролирующая функция души отключается, она теперь находится в потустороннем 

мире, как открытые ворота сарая.  

- Под гипнозом из души можно извлечь самые разные зависимости, страхи и 

травмы. Однако такое освобождение, за исключением особых случаев, не может 

считаться самостоятельно приобретенным жизненным достоянием. Рано или поздно 

человек должен преодолеть их в новой фазе развития своих духовных сил. 

- Гипнотизированные люди могут с помощью так называемых регрессий 

оглянуться на свои предполагаемые прошлые жизни. Однако такие случаи крайне 

редки. Умершие проникают в сферу (одержимость) или даже в душу (посещение) 

гипнотизированного человека и заставляют его поверить, что их жизни являются его 

прошлыми жизнями. Так же происходят и предполагаемые смены пола в 

предполагаемых реинкарнациях. 

Особенно в гипнозе, практикуемом для публичных представлений или магических шоу, 

душа больше не является хозяином самой себя. Здесь она, как и в случае с 

наркотиками, остается без защиты. Поскольку светлые духи не вселяются в людей, 

здесь действуют только темные силы; они оказывают краткосрочное или долгосрочное 

массивное влияние на жизнь человека, который легкомысленно и по доброй воле 

поддался гипнозу. Если активные обитатели потустороннего мира остаются в 

завоеванной сфере, происходит едва заметная судьбоносная перемена сознания и/или 

болезнь положит конец мучительным явлениям. 

Во время естественного сна, необходимой медикаментозной анестезии или мягкой 

гипноза (наркоза) душа находится под защитой, и в нормальных условиях ни один дух 

не может проникнуть в нее. Тем не менее, перед сном и перед наркозом рекомендуется 

произнести молитву от всего сердца к Небесному Отцу. 

При возложении рук во имя Отца иногда может наступить состояние, похожее на 

транс. Лечимый человек теряет самосознание, но не из-за темных сил, а из-за Божьего 

духа, который очищает его и дарует освобождение в соответствии с его верой. Здесь 

нет доступа злым духам, напротив, они бегут от лучей любви и света этого события. 

*   *   * 

Призрачные явления 

Время от времени мы слышим о сверхъестественных явлениях. Хотя они 

действительно существуют, призраки часто являются обманом, призванным 

стимулировать туризм в подходящих местах, потому что на предполагаемых 

привидениях можно хорошо заработать. 

Обычно встречи с умершими родственниками и знакомыми происходят во сне, 

поскольку во время сна мы находимся в духовной сфере. При этом сами встречи редко 



запоминаются; чаще всего в течение следующих дней нас посещают мысли об этом или 

том умершем человеке. 

Лишь в редких случаях умершие могут непосредственно проявлять себя людям, не 

обладающим ясновидением, поскольку, как правило, деятельность духов становится 

очевидной только через медиума. Однако в некоторых случаях происходит видимая 

манифестация: можно увидеть туманные фигуры, а также предметы, которые 

подвергаются манипуляциям. Эти явления проявляются, когда умершие непременно 

хотят установить контакт с этим миром, что может иметь различные причины: 

Большинство из них хотят привлечь внимание к своему присутствию и своей «жизни» 

после смерти, ошибочно полагая, что они навсегда привязаны к этому месту. Другие, 

которые после смерти никак не хотят покидать свое прежнее окружение, чувствуют 

себя потревоженными или считают, что их хотят изгнать, поэтому пытаются сеять 

страх.  

Такие настойчивые и энергичные духи были очень материалистичны в своей 

земной жизни и не могут отпустить свое прошлое. Общение с ними не приносит 

истинного познания, они выражают себя в соответствии со своим характером и своим 

воображаемым мирским влиянием. Некоторые лгут и радуются слепому интересу своих 

слушателей, когда те верят их частично выдуманным рассказам. Лучше всего молиться 

за эти души в любви Отца. 

При материальном воздействии демоны делают своими сообщниками духов природы, 

которые вызывают короткое замыкание или разжигают огонь. Они также ответственны 

за многие другие несчастья, отвлекая уставших или неуравновешенных людей от 

деятельности посредством мысленного воздействия на или вызывая состояния страха в 

опасных ситуациях, что может привести к иррациональным действиям и несчастным 

случаям всех видов. 

Если кто-то постоянно следует разрушительным мыслям, он может быть склонен к 

преступлениям, вплоть до массовых убийств. Здесь мы снова вступаем в область 

одержимости. 

В исключительных случаях возможны также физические нападения. В основном 

это касается верующих людей, которые имеют соответствующую открытость к 

духовному миру. Почему небесный Отец допускает это? В большинстве случаев это 

души с сильным жертвенным характером. Их любящее принятие злых сил приводит к 

изменению к лучшему у многих злоумышленников. Часто такое исправление 

происходит только после того, как злодеяния давно остались в прошлом и в душе 

демона, находящегося в своей мрачной сфере, проносится вспышка света, которая 

открывает ему прощающую любовь его бывшей жертвы.  

В ближайшие годы умершие души будут все чаще появляться в видениях, мы будем 

часто слышать о проявлениях духов или смотреть их в Интернете. К сожалению, как и 

на всех уровнях медийного представления, здесь тоже есть подделки, которые делают 

реальные события неправдоподобными. Прежде всего, растущее число сериалов и 

кинофильмов с содержанием, связанным с загробным миром, приводит к тому, что 

реальный мир духов рассматривается как фантастическое изобретение авторов и 

кинопродюсеров. 



*   *   * 

Важная информация для медиумов 

- Как бы и почему бы ни развивалась ясновидение, в конечном итоге этот талант 

предназначен для служения любви. Получив этот дар, человек вступает в мир, который 

не только требует духовного прогресса, но и таит в себе опасности. Общение с 

потусторонними силами, будь то из любопытства или для развлечения, может привести 

к серьезным травмам. Ведь повсюду есть противники Света, которые сеют ядовитые 

семена в почву неопытной души, из которых рано или поздно появляются растения и 

плоды, несущие в себе духовную смерть. Поэтому каждый контакт с потусторонним 

миром необходимо защищать молитвой.  

- Очень важно отделять собственные мысли и фантазии от сообщений из 

потустороннего мира и научиться различать сообщающих духов. Поскольку в начале 

пробуждения это часто еще невозможно, целесообразно просить помощи у ангела-

хранителя. Только тогда он станет активным за пределами своей заданной сферы 

деятельности и сможет вмешаться в медиумические события, даря свет.  

- Сообщения из потустороннего мира не являются гарантией правдивости. Мысли и 

идеи возникают в принципе в духовных мирах. Поскольку их основания могут быть 

добрыми или злыми по своей природе, они не обязательно должны раскрывать правду, 

а могут исходить от самонадеянных или лживых существ. Часто это сочетание 

заблуждений или лжи и некоторых мудрых формул, которые проявляются там.  

- В процессе духовного роста человек учится углублять свое восприятие и все 

больше доверять ему, пока медиумическое чувство и ощущение не переходят в слух и 

зрение. С одной стороны, это приносит большое облегчение, поскольку теперь, при 

необходимости, можно визуально различать духов. С другой стороны, теперь человек 

сталкивается не только с видом благодатной жизни ( ), но и с убогими явлениями. Это 

большая разница по сравнению с прежним интуитивным контактом. 

Однако с Иисусом такая точка зрения не представляет проблемы, потому что здесь 

христианин рассматривает потусторонние миры и их обитателей вместе со своим 

Небесным Отцом. В Его свете он проникает во всю жизнь изнутри. Он не только видит 

жизнь в смерти, но и в общении с Иисусом Христом он является жизнью в смерти.  

*   *   * 

Вывод 

То, что здесь читается порой невероятно, к сожалению, является печальной правдой. 

Человечество полностью утратило духовную ориентацию. То, что этот мир и мир иной 

в Grunde составляют единый мир, больше не может быть осознано и понято.  

Если эта глава создает впечатление, что мы все в той или иной степени подвержены 

влиянию низших сил потустороннего мира, то все зависит от нашего мировоззрения. 

Доброжелательным и искренне верующим людям низшие силы не могут постоянно 

навязываться, если только постоянная душевная слабость не служит им входной 

дверью. 



Люди со злым и/или чисто материальным складом ума блокируют духовную 

помощь, они часто беззащитны перед демонической коварностью. Однако не все 

странные и преступные действия можно объяснить внешним воздействием. Есть масса 

заблудших и преступников, которые распространяют свое безумие без влияния 

потустороннего мира. 

Несмотря на все опасности, которые в настоящее время существуют на Земле, не 

следует обременять себя чрезмерными заботами. Прежде всего, страх был бы 

контрпродуктивен и сыграл бы на руку темным силам. Также не следует слишком 

углубляться в тему одержимости / демонизма, потому что этот путь не ведет к Богу. 

По-настоящему важно только любовь к Иисусу Христу. Она защищает от всех 

преследований и посягательств. Она является ключом к свободе духа, она является 

ключом к двери в небесную родину.  

*   *   * 



Сексуальность 
«Мы должны быть всегда готовы отказаться от того, кем мы являемся, 

за то, чем мы можем стать». 

Я не хочу здесь выступать в роли моралиста. На протяжении десятилетий я мучил свою 

душу и тело извращенными сексуальными практиками. Тем не менее, одна из моих 

задач – показать причины и опасности сексуальности самого разного рода. 

Безудержная и необузданная похоть является одной из причин того, что человечество 

глубоко погрязло в материальном. Если половой акт постоянно совершается для 

чувственного удовлетворения, это приводит не только к чрезмерной идентификации с 

телом, но и к истощению и деформации душевного образа, что в конечном итоге 

выражается в физических недугах. Многие болезни имеют свои корни в сексуальной 

распущенности и отсутствии табу, которые свободно практикуются в сегодняшнюю 

«эпоху просвещения». 

Для тех, кто стремится к духовному самореализации, сексуальность является 

неизбежной темой, которая интенсивно сопровождает их на их пути. В зависимости от 

того, насколько глубоко вы хотите проникнуть в духовную жизнь, вы должны быть 

готовы отложить в сторону свои физические потребности в удовольствии. 

Даже «духовная эротика» не является путем к божественной любви, поскольку ее 

мотивация проистекает из скрытого чувственного желания и физической страсти. При 

этом сознательное перенесение внимания на душевные точки соприкосновения в 

половом акте, то есть косвенное прикосновение к душе партнера через нежную ласку в 

искренней любви друг к другу, иногда может привести к очищению чувственности и 

вытекающей из нее плотской страсти.  

Однако высокая цель возрождения в духе Божьем может быть достигнута только 

через половое воздержание. Это не работает через внешнее принуждение или 

недобровольное повиновение — человек должен действительно хотеть этого, осознавая 

эту необходимость. Если призванный работник в винограднике Господнем хочет 

всерьез приступить к своему служению, он не может не постепенно отпускать и 

отказываться от своих чувственных желаний. Его цель — совершать половое сношение 

только для того, чтобы дать душе возможность воплотиться. 

Чтобы совершить этот акт самопреодоления, любовь к Богу должна превышать все 

земные потребности. Тогда человек испытывает «вершины» в соединении с 

божественным духом. Это дар Отца своему ребенку, который этим жертвованием 

придал своей вере необходимую глубину, чтобы достичь высшего. 

*   *   * 

Если кто-то рождается с ненормальной сексуальной структурой души или меняется на 

этой земле, он или она будет любимы Богом так же безусловно, как и любой другой 

человек. Сказка о проклятии тех, кто любит людей того же пола, или тех, кто страдает 

сексуальной извращенностью, является выдумкой церкви.  



Бог смотрит только на сердце, и нередко гомосексуальные пары несут в себе 

большую готовность к любви, чем гетеросексуальные. Таким образом, для Бога и 

человека пока не имеет значения, является ли человек геем, лесбиянкой или имеет 

другие сексуальные особенности , если эти предпочтения и практики происходят по 

обоюдному согласию. Они не представляют собой препятствие в начале духовного 

пути. 

Однако на самом деле сексуальность не была создана ни для однополых партнеров, 

ни для сладострастного (само)удовлетворения. Она предназначена для мужчины и 

женщины и должна служить исключительно для продолжения рода. Только в 

полярности положительного (мужчина – дающий) и отрицательного (женщина – 

принимающая) происходит божественный поток жизни.  

Для каждого мужчины, для каждой женщины существует дополняющий его/ее 

противоположный пол. Эти две души, которые в большинстве случаев развиваются 

отдельно друг от друга, в нужное время соединяются. В своем духовном 

совершенствовании они образуют совершенный брак; они становятся духовно-

божественным единством, но остаются двумя независимыми личностями. Такое 

объединение довольно редко происходит в земной жизни, и не слишком часто в 

загробных сферах роста (по крайней мере, пара еще не осознала свою двойственность 

здесь и там), сознательное объединение происходит в основном только в небесных 

сферах. 

Для всех детей Бога, которые не могут представить себе отношения или брак с 

партнером противоположного пола или могут испытывать (сексуальное) 

удовлетворение только при определенных фетишистских условиях, наступает момент, 

когда Бог просвещает их в этом отношении, благодаря чему они осознают измененную 

суть своей заблудшей любви. Благодаря своей свободной воле они могут снова войти в 

божественный порядок. И когда они однажды встретятся со своей душой-близнецом, 

они не смогут сдержать благодарности и радости – и вместе со своим другим «я» 

войдут в небесное блаженство. 

*   *   * 

Каждый человек, страдающий чрезмерной половой активностью или аномальными 

половыми наклонностями, имеет возможность с Божьей помощью освободиться и 

выздороветь. Никакие медицинские или психологические меры не могут действительно 

вылечить эти заболевания. Да, в наше «просвещенное» время они даже не называются 

отклонением или болезнью, а благодаря толерантности и духу времени получают 

статус прогрессивной сексуальной жизни. 

Любое физическое извращение на самом деле имеет душевную природу, потому 

что в материальном мире душевные и духовные явления и процессы выражаются в 

символической форме. Таким образом, любое материальное отклонение также говорит 

на духовном языке. 

Эти соответствия можно рассматривать с разных точек зрения, причем 

приведенные ниже соображения являются лишь некоторыми из многих. 

Садомазохизм имеет очень сложную структуру:  



- Все больше людей подсознательно осознают свою болезненную зависимость и 

порабощение своей безбожной души материальными силами. В сочетании с 

инстинктивными чувственными желаниями это осознание побуждает их к 

осуществлению сладострастных и мучительных практик.  

- Божественное качество смирения может под земным бременем превратиться в 

покорность, а жажда господства и угнетения проявляется в садистско ческом 

применении насилия. Воплощенное зло использует это обстоятельство, чтобы 

удерживать детей Божьих в плену болезненного удовольствия. 

- Причинами покорного или мазохистского характера могут быть также глубоко 

укоренившиеся чувства вины, тогда человек подвергает себя наказанию тем или иным 

способом. Насилие или другое травмирующее переживание также являются триггерами 

аномального (сексуального) поведения. Они, наряду с одержимостью, также 

ответственны за потребность калечить свое тело.  

- В редких случаях склонность к садомазохизму может иметь корни в прошлой 

жизни, в которой человек подвергался пыткам или сам пытал других. Этот отпечаток 

подталкивает или заставляет человека вновь прожить подобное. Это обстоятельство 

дает ему в новой инкарнации возможность преодолеть свою травму вместе с Богом и 

освободиться от нее. 

- Обычный садомазохизм обычно не называется таковым, но он более опасен и 

травматичен, чем тот, который практикуется в камерах пыток: поскольку большинство 

людей в мире переизбытка стимулов больше не чувствуют себя, им нужна боль, чтобы 

пробить свое оцепенение - в зависимости от склонностей, причиняемая себе или 

другим. Это может быть тонкое или тираническое насилие над душой или физическое 

насилие. Необходимый стимулятор для этого поставляют средства массовой 

информации и киноиндустрия. 

Садомазохизм чаще всего практикуется в сочетании с дисциплинарным бондажем: в 

одной из инкарнаций душа привязана к телу. В своих безбожных поступках и 

связанном с ними вовлечении в мир материи она также становится все более 

неподвижной духовно — вплоть до полного оцепенения. В бондаже она дополнительно 

переживает это чувство привязанности к телу и душевной и духовной неподвижности. 

Бондаж может также представлять собой желание привязаться к материи, когда 

сознание не принимает земные силы воплощения. Тогда человек испытывает 

потребность во внешней привязанности, необходимой для его самовосприятия.  

Фетишизм существует практически в неограниченном виде; при этом возникли 

самые странные пристрастия и поступки. Очень распространена любовь к облегающей 

одежде из лакированной кожи, кожи и резины. С помощью этой второй кожи 

чувствительная душа человека бессознательно имитирует обволакивание телом.  

Инцест может иметь различные причины. Одна из возможных причин заключается 

в том, что два человека, которые в другом мире были любовниками или братом и 

сестрой, в этом мире оказываются в семейных узах. Тогда может случиться так, что 

закрепленная в душе предродовая привязанность теперь определяет и физическую 

любовь на Земле. Точно так же гомосексуализм может развиться из бывшей 

космической или небесной любви брата и сестры. 



От перечисленных здесь отклонений страдают в основном люди с высокой 

чувствительностью, которые попадают в серьезную зависимость от своих 

сверхчувственных восприятий. Все эти склонности могут проявиться также в 

результате одержимости или одержимости. Здесь аномалии изначально были только 

латентными, без давления сущностей они не проявились бы или проявились бы лишь 

частично.  

Каждое заблуждение может быть преодолено с помощью Бога. Каждая душевная 

рана заживает в сердце Отца. Каждый человек, страдающий сексуальной 

извращенностью или неконтролируемой половой страстью, имеет возможность 

преодолеть это вместе с Иисусом Христом и исцелиться в своем духе. 

*   *   * 

Сексуальный акт является максимально возможным физическим соединением 

мужчины и женщины, причем либидо женщины в большинстве случаев в большей 

степени, чем либидо мужчины, определяется аспектом душевного единства. 

Этот акт предназначен для зачатия потомства и, таким образом, служит 

продолжению и размножению человечества. Однако этот первоначальный мотив часто 

становится нежелательным побочным эффектом. Сексуальное желание твердо держит 

бразды правления в своих руках, оно деградировало процесс зачатия до безудержного 

удовлетворения всеми возможными способами. 

Чем больше духовное значение приобретает половое сношение, тем меньше душа 

втягивается в плоть и оскверняется. Если пара действительно хочет реализовать 

божественную жизнь, она будет совершать половое сношение только для того, чтобы 

открыть дверь в земную жизнь для души, созревшей до человеческого состояния. 

Перед этим она попросит небесного Отца о Его благословении. Дающее сердце 

мужчины и принимающее сердце женщины находят и соприкасаются, сливаются 

воедино, становятся пламенем, горящим во славу любви. Дети, рожденные от такого 

соединения, наделены многими дарами Небес. При правильном воспитании они 

становятся не только благословением для своих родителей, но и радуют своих ближних 

мягкостью, любовью и мудростью, исходящими из их чистых сердец. В новом времени 

они будут учить человечество и вводить его в эпоху мира и любви. 

Половой акт существует и в загробном мире. В сферах одержимости проявляются 

принесенные с собой сексуальные извращения в их духовном соответствии. При этом 

нередко возникают гротескные и отталкивающие представления, которые, однако, 

могут быть восприняты только в божественном свете – сами падшие не осознают 

своего уродства.  

В небесных сферах половой акт включает в себя соединение мужчины и женщины 

с кульминацией слияния божественных половых качеств. Этот акт бесконечно нежен, 

полон грации и достоинства, это интимное погружение в изначальное единство, 

созерцание божественности душевного партнера. Здесь оба сердца узнают друг друга в 

невообразимой глубине, здесь человек прикасается к самым интимным полям сознания 

любимого человека. 



Здесь мужчина — который как изначально двуполый дух в полярности вселенского 

духовного творения принимает божественную любовь как единое отрицательное 

жизненное начало, но как образ Бога также наделен собственной полярностью и в 

своем положительном духовно-душевном существедуховном существе является 

носителем божественной любви – снова с женской индивидуальностью, взятой из него, 

которая теперь, будучи полностью равной мужской части, получает от него любовь 

Бога опосредованно, а в своей божественной самостоятельности непосредственно от 

своего Отца и Жениха Иисуса Христа.  

*   *   * 

Сила любви женщины 

Изящество, мягкость, доброта и мудрое терпение — это инструменты, которые, 

скрытые в глубине женского сердца, совершенствуют женщину в ее смиренной 

преданности божественной любви. Они также являются мощным оружием, 

покоряющим мужское сердце. Жесткость и строгость мужчины обнажаются и 

смягчаются в неприкрытой нежности истинной женственности – так открывшись, обе 

души находят друг друга. Божественная любовь объединяет их сердца в одно сердце. 

Мужчина и женщина становятся одним существом, вместе образуют одно сознание – 

они едины и в то же время два.  

По милости Отца я могу созерцать это единство и с трудом нахожу слова... Быть 

вдвоем едиными в небесной гармонии, это совместное погружение в все новые уровни 

познания с опытом чудесных божественных смыслов жизни, это единодушное 

созерцание бесконечной творческой реальности — это дары нашего небесного Отца из 

его безмерной любви, чтобы даровать своим детям наибольшее счастье на всю 

вечность. 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 



Узкий путь 

Следование за Христом 
«Я есмь путь, истина и жизнь. 

Никто не приходит к Отцу, как только через Меня». 

Следование за Христом выводит человека из лабиринта его безбожных мыслей и 

дарует ему истинную свободу. Следование за Христом возвращает ему его 

божественную идентичность и позволяет ему лично любить Бога. Это путь, по 

которому мы не только можем идти, но и должны идти, если хотим вернуться в дом 

Отца, чтобы перейти от смерти к жизни. 

Этот путь начинается с принятия нашей жизненной ситуации в доверии к Божьей 

заботе и помощи. Он включает в себя постепенное отречение от земных желаний в 

любви к Иисусу Христу. Идти по нему означает отпустить все, что связывает душу с 

миром бренных чувственных удовольствий, одновременно ухватившись за руку 

Божьего Отца. Если человек действительно хочет обновиться в духе и родиться заново, 

он должен идти по этому пути отречения и посвящения. 

То, что для неверующего кажется глупой наивностью, шагом в неизвестность, для 

христианина вскоре становится даром любви. Он осознает, что Иисус Христос всегда 

идет рядом с ним и открывает ему свое божественное сердце. В совместном 

продвижении вперед узкий путь в стороне от широких дорог мира, игольное ушко, 

через которое нужно пройти, чтобы следовать за Иисусом, оказывается бесценным 

сокровищем, которое в глубине души каждого человека и которое нужно извлечь и 

открыть в течение земной жизни.  

*   *   * 

Живя в мире, нужно соответствовать миру. Идти по духовному пути не освобождает от 

земных обязанностей, воплощение также предполагает принятие и соблюдение 

установленных законов. «Отдавайте кесарю кесарево». 

Отвечая за свою жизнь и жизнь своей семьи, необходимо заниматься честным 

трудом. Иногда приходится выполнять социальные обязательства, и соответствующие 

разговоры никогда не могут быть полностью исключены. Всегда важно, как ты что-то 

делаешь, а не столько, какой деятельностью ты занимаешься и где ты проводишь свою 

жизнь. 

Так, истинный христианин может вести внешне совершенно обычную жизнь, но в 

своем душевном царстве он уже является обитателем духовного мира. Он обладает 

земными благами, но не привязан к ним, потому что считает их даром Небесного Отца. 

В своем сердце он несет глубокую любовь к Иисусу Христу, в которой и из которой он 

любит своих ближних. В течение своей земной жизни он все глубже погружается в 

духовную жизнь.  

*   *   * 



Большинство так называемых христиан считают, что они живут вполне прилично и что 

их несколько слабостей не так уж и страшны. Однако то, что обычно скрывается под 

маской мирского или духовного самопознания, в свете истины чаще всего представляет 

собой запущенное состояние. Редко кто знает себя в своей истинной сущности; как 

правило, люди видят себя в своем воображаемом состоянии. 

Разумный эгоизм – мастер маскировки и скрытой лжи; он может представлять себя 

в самых разных, казалось бы, правильных и справедливых, даже бескорыстных 

обличьях, и никто этого не замечает.  

Если человек готов к переменам и смиренно открывается божественному излучению, 

завеса души постепенно приоткрывается, и ему становится видимым его истинное 

состояние. Теперь он чрезвычайно удивлен, но и потрясен тем, какие бездны 

открываются в нем. 

Если он искренне признает свои заблуждения и не прикрывает свои недостатки 

лицемерием, он дает небесным силам возможность постоянно воздействовать на его 

душу, так что вскоре может произойти освобождение от препятствий. Прежде всего, 

это привлекает Отца, который лично сопровождает своего любящего ребенка на 

дальнейшем пути и помогает ему советом и делом.  

*   *   * 

Поскольку в начале пути веры человек, отказываясь от эгоистических привычек и 

материальных привязанностей, терпит кажущуюся утрату, первые шаги на еще не 

просматриваемом пути требуют уже высокой степени серьезности. Однако не следует 

ожидать немедленного и постоянного общения с Богом из-за отказа от чего-либо, 

поскольку дальнейшее развитие состоит главным образом в избавлении от душевных 

недугов через испытания веры. Нечестные мысли прежнего образа жизни буквально 

запечатлелись в душе и в клетках мозга (прочные условные рефлексы); теперь эти 

загрязнения должны быть устранены. «Не наливают нового вина в старые мехи». 

В этой игре света и тени, в взлетах и падениях духовного пробуждения нельзя 

отчаиваться, а нужно снова и снова отдавать свое сердце Отцу и доверять Его любви и 

милосердию. В искренних и добросовестных поступках в конце концов происходит 

чудо преображения. 

*   *   * 

Снова и снова слышишь: «Как можно любить других, если не любишь себя?!» Этот 

принцип очень популярен в эзотерике, в психологии он имеет научное обоснование. 

Однако такой подход к самопониманию таит в себе большую опасность, потому что 

принятие и ценность себя со всеми своими недостатками и слабостями, чтобы быть 

способным к любви, лишает Божьего духа всякого пространства – его действие тем 

самым заглушается в зародыше. 

Только в смиренном понимании и признании того, что только Бог есть добро, а 

человек, в соответствии со своей преданностью Богу, имеет долю в истине и добре, 

божественная жизненность и любовь могут возникнуть в душе и проявиться в 

действии. В искреннем единении сердца с Иисусом Христом заключается уверенность 



в том, что каждый человек в своей созданной личности действительно является чадом 

Божьим и любим Им безоговорочно. Это осознание дарует истинное (само)сознание и 

божественную (само)реализацию, в которых заключается единственная истинная 

ценность, смысл и цель всей жизни во времени и вечности.  

Правильно будет сказать: «Как можно по-настоящему любить других, если не 

любишь Бога?».  

*   *   * 

Следовать за Иисусом и нести крест самоотречения не означает безропотно и 

безреакционно подвергаться всяким ложным и лживым поступкам — это было бы 

неправильным пониманием любви к ближнему. Следование за Иисусом может также 

включать в себя указание на неправильное поведение, если это делается для блага 

ближнего. Но этому всегда должны предшествовать долготерпение и кротость, потому 

что прежде всего терпеливая любовь имеет силу спасения. Здесь, однако, нужно 

следить за тем, чтобы не одевать трусость и уныние в одежды терпеливой любви к 

ближнему и при этом постоянно тайно раздражаться.  

Как можно и нужно вести себя в различных ситуациях, можно понять в любви к 

Богу по мере прогресса. Если вначале человек еще неуверен в своей вере, то в 

дальнейшем божественный свет любви все больше и больше открывает ему 

правильные слова и поступки в повседневных встречах и делах.  

Самоанализ, необходимый для проникновения в области души, которые раскрывают 

нам сложность наших жизненных обстоятельств, обязательно требует света Иисуса 

Христа. Никакая техника медитации, никакие инструкции по самопознанию, никакая 

принадлежность к религиозной общине не освещают нашу душу правдиво. 

Только беспристрастная любовь к Иисусу Христу дарует божественное понимание, 

которое является предпосылкой для освобождения от невидимых сил, связывающих 

душу с духовной смертью.  

*   *   * 

Готовность поставить божественную волю выше взглядов, мнений и желаний ближних 

сопряжена с большим вызовом. Здесь нужно действовать очень осторожно и следить за 

тем, чтобы не «перепутать» собственную волю с волей Бога, а любовь к себе с любовью 

к Богу, иначе можно превратиться в религиозного диктатора и судью, который во имя 

Бога использует свое окружение для своих эгоистических целей.  

Кротость и терпение, сострадание и понимание к непониманию или даже 

отвержению со стороны ближних, без гнева, без обвинений, но с решимостью в 

исполнении Божьего повеления – вот путь, по которому может идти христианин, 

следуя за Христом.  

*   *   * 

Уединение в тишине для молитвы и размышлений, для самоанализа и внутреннего 

самосозерцания важно и необходимо. Но только преодолев ошибки и слабости в 



повседневной борьбе за жизнь, можно обрести прочный и нерушимый мир. В этом 

столкновении с самим собой человек снова и снова натыкается на свои недостатки, 

осуждая своих ближних, которые часто поступают не так, как ему хотелось бы или как 

он считает правильным . Это фундаментальная проблема, с которой человек неизбежно 

сталкивается и которая бросает ему вызов день за днем.  

Если человек остается на заданном пути, то вскоре становится очевидным, что 

Отец всегда входит в самоправедность своего ребенка, чтобы дарить ему свет и 

любовь. Даже когда он падает и его охватывает слабость, Отец остается с ним и 

протягивает ему руку помощи. Под отцовским руководством дитя Божье все чаще 

справляется с трудными ситуациями и делает хорошие успехи. 

В конце концов, отец открывает ему взгляд на души, которые оно осуждает или 

высмеивает, которые оно замыкает в ящиках, над которыми оно тайно возвышается в 

своем высокомерии. В этом понимании ему становится очевидным братство всех 

людей. Братская связь – это божественная любовь, наполняющая сердца искренней 

привязанностью и солидарностью. 

*   *   * 

Мирской ум не может понять, что безбожные мысли и вытекающие из них поступки 

неизбежно становятся камнем преткновения для христианина. Однако путешественник 

по пути истины знает «неважные» мелочи, он видит скрытые препятствия, которые 

связывают сознание с материальными желаниями и преходящими страстями и таким 

образом препятствуют освобождению души. Внимательно ощущая божественное 

присутствие, он точно чувствует, что он может делать, а чего не должен, чтобы не 

сбиться с прямого пути и не заблудиться снова в лабиринте обусловленных моделей 

мышления и поведения.  

В результате духовный прогресс открывает понимание необходимости 

освобождения от земных зависимостей и освобождает от отказа, основанного вначале 

на слепом послушании. Вскоре усиливается желание сбросить с себя дальнейшие грузы 

мира, которые утяжеляют душу на пути к сердцу Отца. 

Однако, если вы хотите удовлетворить требования, ведущие к духовному 

возрождению, вы должны быть осторожны, чтобы не ставить отречение и готовность к 

жертвам в центр внимания, потому что тогда вы быстро потеряете из виду любовь. В 

конце концов, самоправедность становится «христианской» мотивацией, что приводит 

к постоянному, часто подсознательному осуждению ошибок своих ближних.  

Однако каждое дитя Божье должно принести Отцу особую жертву. В каждом человеке, 

в зависимости от его склонностей и призвания, заложена по крайней мере одна, 

казалось бы, непреодолимая слабость, которая часто вызывает у него тяжелые борьбы, 

снова и снова приводит его к падению и унижает его в его несовершенстве. 

Эта слабость представляет собой оболочку семени, которое должно умереть в почве 

души, чтобы в ней и из нее могла возникнуть жизнь Божья. Смирение смягчает душу и 

создает условия для сильного роста. Если христианин, искренне желая этого, 

преодолевает и покидает всеми любимые земные желания или пороки, мешающие его 

прогрессу, Отец может обрести жилище в свободном пространстве сердца – и тогда 



будет сделан большой шаг к духовному возрождению. Здесь подтверждается, что в 

самом тяжелом бремени скрывается величайшее сокровище. 

*   *   * 

В материальном существовании время – ценное благо. Оно является валютой, за 

которую можно купить вечную жизнь. Каждый миг драгоценен. Каждый час имеет 

значение и неповторим. Но человек растрачивает этот капитал и тем самым платит 

цену бренности и смерти.  

Когда на человека опускается свет этого осознания, нет смысла постоянно 

заставлять себя заниматься духовными практиками, чтобы оправдать дар времени. 

Тогда беспокойство, нетерпение и страх стали бы движущей силой, благодаря которой 

ум сохранил бы контроль. Смысл имеет постепенный подход, с одной стороны, через 

изучение книг с духовным содержанием, с другой стороны, через временное уединение 

в сознании души, чтобы установить контакт с Иисусом Христом в детских молитвах 

сердца. Эти встречи позволяют эффективно созерцать себя, в соответствии с 

преданностью и верностью постоянно пробуждается любовь к Отцу.  

В новой обретенной жизненности время, наконец, превращается из 

всепоглощающего врага в дарящего жизнь друга человека. Вместе они создают и 

совершают день. Поскольку сердце времени – дитя настоящего, внутренний покой и 

терпение раскрываются практически сами собой. Пробудившийся человек осознает, 

что бренность больше не властвует над ним. С помощью времени он проник в 

вечность. Теперь время выполнило свою задачу, потому что в вечности эта валюта не 

имеет ценности.  

*   *   * 

Каждый человек несет в себе частицы сатанинских качеств, которые он должен 

искупить. В ежедневной борьбе за их освобождение высвобождаются божественные 

силы, которые оставались скрытыми в жизни без сопротивления. Таким образом, зло 

всегда служит добру на пути к духовному возрождению.  

Если кто-то по милости Божьей преодолевает слабость, он или она становится 

первопроходцем и предшественником для братьев и сестер, которые также находятся в 

плену подобной неспособности. Им тогда легче от этого освободиться, поскольку 

больные области сознания очищаются в свете пробудившегося Божьего дитя. Чем 

больше христиан следуют за Иисусом Христом, тем более освобожденной и свободной 

становится коллективная душа мира. Таким образом, индивидуальное освобождение 

дарует не только собственное спасение, но и является глобальным, даже 

универсальным инструментом искупления. 

Только с помощью своих детей Небесный Отец хочет освободить падшее творение. Он 

сам заложил основу для этого 2000 лет назад. Благодаря Его земному служению в 

Иисусе Христе для всей жизни был открыт путь спасения из тисков духовной смерти. 

*   *   * 



Если верующий действительно серьезно относится к следованию за Иисусом и в своих 

ежедневных усилиях показывает, что он действительно хочет реализовать 

христианский путь, то и Отец относится к этому серьезно и со всей силой вмешивается 

в процесс освобождения своего ребенка. Теперь крайне важно оставаться верным 

своим духовным намерениям и целям и не оглядываться назад. В противном случае вы 

испытаете божественную строгость, которая заставит вас почувствовать всю силу 

прежних привычек, что на этом этапе очень болезненно.  

Если же человек остается стойким в своей вере и преданности, Отец может излить 

Свой Дух в него. Как текущая вода разливается в свободное пространство, так и Дух 

Божий наполняет душу, освобожденную от упрямства и самоправедности истинным 

смирением. Любящее Бога сердце – это магнит, который мягко, но решительно 

удерживает этот Дух. 

Иисус говорит: «Я с тобой в соответствии с твоей преданностью. Каждая 

секунда дня, которую ты даришь Мне, приближает тебя ко Мне. Так ты сам 

определяешь свой прогресс. Я всегда здесь и жду тебя».  

*   *   * 

Отец показывает мне развитие от первых шагов веры до божественной жизни:  

В переносном смысле начинаешь как маленький ребенок в детском саду, который 

играет с кубиками. На этом этапе ты уже обращаешься с духовным достоянием, но это 

еще игра без ответственности. 

Иисус приходит в гости и приносит с собой много подарков, которые он с 

удовольствием раздает. Дети хватают их и тянутся к ним, это прекрасные подарки, и их 

более чем достаточно для всех. Но, как это бывает с детьми, они скоро теряют интерес 

к своим игрушкам, потому что им больше нравятся игрушки других детей, или они 

ломают свои игрушки и кричат и плачут, когда что-то перестает работать. Затем они 

снова обращаются к «более важным» вещам, пачкаются с ног до головы грязью и 

забывают о подарках.  

В духовном обучении, которое проходит параллельно с практическим обучением, 

как земное обучение и профессиональная школа, ученик уже несет большую 

ответственность за Божью жизнь и должен отчитываться за нее. Божественные дары – 

это не игрушки, а инструменты и оружие, с которыми нужно обращаться только со 

всей серьезностью. Радость и удовлетворение больше не возникают в первую очередь 

из самоудовлетворения духовными благами, а основываются на преданной любви к 

Небесному Отцу и вытекающих из нее делах милосердия. Содержащееся в этом 

блаженство ведет ученика все глубже в дарящее себя сердце Бога.  

Теперь ученику поручаются особые задачи, нет, скорее, теперь раскрываются 

семена задач, которые Отец когда-то вместе с ним посеял в почву его души. В этом 

своем призвании христианин совершенно счастлив. Он понимает, что семя, посеянное в 

нем, на самом деле является самим Богом, и именно в задаче жизни, которую 

необходимо выполнить, может произойти соединение Бога-Отца и человеческого дитя. 

*   *   * 



Даже если в определенные моменты ты наполнен Божьим присутствием и можешь 

испытывать Его любовь, ты все еще находишься в процессе обучения. Каждый день – 

это день обучения и преодоления. Не следует заглядывать слишком далеко вперед, а 

всегда посвящать себя только этому одному дню. Утром в молитве проси Иисуса о Его 

благословении, чтобы Его свет и любовь сопровождали тебя:  

«Дорогой Отец, как я могу сегодня приблизиться к Тебе? Ты и я, мы вместе 

пройдем через этот день. Ты мой учитель, мой наставник. В любой ситуации Ты 

показываешь мне, как правильно поступать, показываешь мне правильный образ 

жизни. Какая радость идти с Тобой, учиться у Тебя, служить Тебе с любовью».  

Каждый момент дня так пронизан Божьей любовью. Действовать в любое время с 

состраданием и терпением и принимать судьбу дня – это высший закон следования за 

Христом. Рядом с Иисусом уже в начале пути ты видишь цель в себе, постоянно глядя 

на нее, ты идешь по твердой земле. Это всегда действие рука об руку и сердце к сердцу 

учителя и ученика, отца и ребенка. 

Если ученик действует упрямо, Учитель остается терпеливым и показывает ему 

результат, который был бы достигнут при божественном поведении. Иногда ученик 

попадает в ситуации, когда Учитель, казалось бы, оставляет его одного – так он учится 

действовать самостоятельно в духе. В повседневной жизни божественные качества все 

больше становятся достоянием Божьего дитя, с каждым свободным решением в пользу 

любви они все больше проникают в его сердце. И здесь практика делает мастера.  

Во время вечерней молитвы просмотрите прошедший день вместе с Иисусом и 

обсудите его с Ним. Так Он может исцелить нас. Только Он один является нашим 

возлюбленным Спасителем. 

*   *   * 

Если человек живет несовершенно, его душевное состояние выражается в пережитом 

земном несовершенстве и через него. Поведение окружающих – это зеркало, а в случае 

необходимости и увеличительное стекло, в котором иногда можно увидеть, как обстоят 

дела с нами. Иногда в это трудно поверить, но душа многогранна; как правило, мы 

знаем только ее поверхность, а ее истинная сущность невидима. 

Отношение мира к нам также и, прежде всего, показывает наше собственное 

поведение по отношению к Богу. Таким образом, земное отражение раскрывает нам не 

только структуры души, которые необходимо исцелить в межличностных отношениях, 

но в первую очередь по отношению к Богу – что, в сущности, является одним и тем же. 

Иногда может быть полезно применять закон зеркала души. Однако это работает 

только в том случае, если любовь к Богу освещает сознание. Без нее эта практика скоро 

становится непосильным бременем, поскольку осознание соответствующих отражений 

почти незаметно перемещается на эгоцентрический уровень, в результате чего 

соответствующие процессы воспринимаются как сопротивление и личные нападки. Это 

мешает безоговорочному унижению частей души, которые раскрываются из 

подсознания и подлежат искуплению. В принципе, не рекомендуется анализировать 

каждую ситуацию. Разум быстро берет верх, и человек сходит с ума в потоке мыслей 

постоянного сомнения.  



Если жить в сознательном общении с Иисусом Христом и сопровождающими 

ангелами, то мелкие и крупные жизненные обстоятельства в любом случае становятся 

инструментами, обусловливающими духовный рост. В постоянном доверии к 

божественному руководству закрытые двери случайностей открываются и выводят 

дитя Божье из тьмы судьбы, вины и искупления в свет всепросвещающей любви его 

небесного Отца. 

*   *   * 

В мире временного опыта и развития мотивация необходима для обеспечения 

разумного существования. При положительной мотивации любая деятельность, в 

которой вы достигаете хороших результатов, приносит радость. Мотивация является 

движущей силой в школе и на работе, в спорте, в искусстве, а также во многих других 

сферах земного существования. Часто мотивация служит для достижения мирского 

статуса, чтобы удовлетворить амбициозную потребность в самоутверждении и 

признании и/или обладать властью и богатством. Здесь часто проявляется ее темная 

сторона, выходящая за рамки любой формы человечности. Корыстный ум использует 

силу мотивации, чтобы победить, потеснить или навредить другим.  

Первые шаги на духовном пути также мотивированы позитивно, потому что человек 

хочет творить добро и реализовать свою веру в любовь и в любви. Он хочет облегчить 

страдания и бедствия и тем самым придать своей жизни смысл и удовлетворение. Это 

достойно всяческой похвалы и, как правило, является первым этапом в духовной 

жизни. 

Однако последователь Христа в какой-то момент достигает точки, когда любая 

форма мотивации становится непреодолимым препятствием. Эгоцентричный двигатель 

собственной воли со всеми его гранями и последствиями вызывает слишком много 

шума и беспокойства в душе и тем самым занимает пространство, необходимое для 

божественной жизни. Это этап, на котором благонамеренная мотивация ребенка входит 

в мотив Бога. Человек теперь стоит на решающем перепутье.  

Здесь говорит Отец: «Если ты отдашь Мне свою волю, Я отдам тебе Мою волю». 

Он теперь всерьез требует от своего ребенка отказа от мнения и видимости жизни. Он 

требует отказа от слепой любви. Он требует «Да будет воля Твоя!» во всей ее 

неизбежной последовательности. Здесь заканчивается всякое разумное и рациональное 

мышление. Здесь задается курс на дальнейший жизненный путь. Здесь отделяется 

плевелы от пшеницы. 

Когда христианин говорит «да», его жизнь радикально меняется. Теперь дело 

доходит до сути, как говорится. Следующие испытания требуют от него всего, их 

можно пройти только в смиренном предании себя божественной любви. Она все 

больше и больше берет на себя волю внутреннего и внешнего человека и тем самым 

реализует его преданность.  

Затем наступает еще одна ночь: период жизни в Гефсиманском саду. Отец отступает. В 

то же время раны прошлого, а также еще сохранившиеся слабости, заботы и желания 

врываются в сознание Божьего чада. Но ему также открыто его будущее, потому что он 

уже живет в предвкушении своего неизвестного или публичного призвания. Ему явно 



предстает духовная смерть человечества, и он знает: если он отдаст свою жизнь своему 

Небесному Отцу, тот сможет эффективно вмешаться в мировые события. Здесь 

замыкается круг мотивации, потому что она снова становится движущей силой для 

выдержки в этой фазе далеко идущего решения.  

Но теперь открывается тайна, дар милосердной любви: борющийся с собой Божий 

сын имеет возможность посетить Иисуса в ночь в Гефсиманском саду и вместе с ним 

противостоять искушениям сатаны. В близости и доверительных отношениях с 

борющейся душой Иисуса оно получает понимание сущности любви, которое в этот 

момент было бы невозможно иным образом, – благодаря чему происходит глубокое 

единение Отца и Сына.  

Как можно посетить Иисуса Христа в Гефсиманском саду в ночь перед его распятием? 

Есть несколько возможностей: во-первых, можно мысленно перенестись туда, 

представляя себе – чем больше чувств, то есть силы души, участвует в этом, тем 

интенсивнее и яснее будет встреча. Если вы уже находитесь в тесной связи с духом 

своего сердца, любовь создает яркую встречу и дарит ощущение реального общения — 

что, по сути, и есть, потому что в пробужденной душевной жизни духовное видение 

основано на божественной реальности. Чем сильнее любовь к Иисусу Христу, тем 

сильнее сила для реального объединения.  

Когда, наконец, происходит рождение в Божьем духе, человек всегда и везде 

соединен с Иисусом. Разлуки больше не может быть. Возрожденный человек любит и 

живет вечно в духе Иисуса Христа.  

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Истинная и ложная вера 
Но когда он вошел в дом, 

к нему подошли слепые, 

и Иисус сказал им: 

«Верите ли вы, что Я могу исцелить вас?» 

Они сказали Ему: «Да, Господи». 

Тогда Он прикоснулся к их глазам и сказал: 

«Да будет вам по вере вашей!» 

У каждого человека есть своя личная вера. Неверия не существует, потому что даже 

неверующий верит, что Бога нет. Однако в следующих текстах речь идет о духовной и 

религиозной вере. В ней каждый формирует свой индивидуальный духовный путь. 

Приведет ли он к цели, зависит в основном от намерения верующего. Хочет ли он 

действительно войти в божественную истину? Должна ли религия быть только хобби? 

Верит ли человек из традиции и привычки? Служат ли духовность и религия 

душевному самоудовлетворению? - и таким образом становятся самообманом. Или 

человек использует Бога, чтобы обогатиться в земном смысле? 

В ходе истории человечества возникли всевозможные виды и разновидности 

религиозности: 

Есть мертвая вера в поклонение божественному имени. Есть тщеславная вера на 

площадках духовной самолюбия и самовыражения. Существует восторженная вера, 

которая, далекая от всякой глубины и правдивости, превозносит себя песнями и 

танцами блаженства. Существуют харизматики, которые с помощью эффектного 

возложения рук и странного говорения на языках вызывают бога сенсаций. Есть 

выразительные телевизионные проповедники, которые впечатляют своих зрителей и 

слушателей прежде всего громкими словами и жестами. Есть различные фанатичные 

секты, которые претендуют на спасение только для себя и обрекают всех 

инаковерующих на ад. Есть аскетизм, последователи которого ищут спасения в бегстве 

от мира и людей. И так в джунглях суеверий существуют всевозможные сомнительные 

объединения, члены и последователи которых стремятся к духовно-религиозному 

удовлетворению своей земной личности, а не к реализации своей божественной 

идентичности. 

Во всех этих группах есть дети Божьи, которых Отец еще приведет на правильный 

путь. Только когда они осознают свое заблуждение или самонадеянность, для них 

начнется истинная вера. 

*   *   * 

Человек духовно мертв, если его вера не соответствует истине или не оживает 

благодаря личной любви к Богу и вытекающим из нее поступкам. 

Многие религиозные общины питаются отравленной пищей. Она возникла в 

результате искажения Слова Божьего, приведения духовных посланий в соответствие с 

представлениями разума о вере, но прежде всего в результате притязаний на власть 

самодовольных религиозных лидеров.  



Духовные растения, которые процветают на иссохшей и отравленной земле такого 

религиозного заблуждения, дают душе несъедобные и испорченные плоды. Так даже 

искренние искатели Бога вводятся в заблуждение и удивляются, что небесный Отец 

остается для них далеким и что его жизнь не реализуется в них. 

Только когда человек отрывается от ложных религиозных взглядов и 

представлений, искренне просит Бога о руководстве и с доверием предается Ему, он 

вступает в поле спасительной веры. В делах любви к ближнему, которые развиваются в 

нем и из него, проявляется божественная жизнь. Только такая истинная преданность 

открывает Отцу жилище в сердце его ребенка. Только тогда его слово исполняется в 

нем и дарует пищу и питье с небес.  

*   *   * 

Члены некоторых религиозных общин знают Библию наизусть и искренне исповедуют 

Слово Божье. Они твердо верят в библейские события, верят в рай и ад, признают 

чудеса Иисуса и его воскресение. Однако они твердо придерживаются буквы закона, 

потому что язык духа им чужд. Их изначально доброе желание застыло в пустых 

словах и рождает самые абсурдные взгляды и самодовольный фанатизм, которые 

делают невозможной детскую любовь к Отцу. В своем заблуждении они осуждают 

каждого, кто не исповедует их веру. Они делают Бога безжалостным и жестоким 

судьей, который отправляет всех предполагаемых грешников в ад, где они должны 

оставаться вечно. Таким образом, эти мнимые слуги Бога сами стали пленниками 

своего собственного сатанинского законодательства.  

Даже вполне естественные процессы в жизни истинного христианина с поднятым 

указательным пальцем осуждаются как дело рук дьявола. Любой контакт с умершими 

душами подвергается резкому осуждению и смешивается со слепым спиритизмом. 

Между тем в живой вере открытость к духовному миру является само собой 

разумеющимся. 

Гадание приписывается только пророкам Ветхого Завета, а также апостолам и 

евангелистам Нового Завета. Но именно для нынешнего времени Иисус Христос послал 

на Землю пророков и проповедников, чтобы предупредить и пробудить человечество.  

Библия считается единственной истиной, а любое другое слово Божье осуждается 

как дело рук демонических сил. Но почему Отец не должен общаться со своими детьми 

напрямую, а только через посредников? И то только в прошлом? Каким же жестоким 

был бы с земной точки зрения отец, который не разговаривает со своими детьми лично, 

а через некоторое время и вовсе перестает с ними общаться? Ведь величайшая радость 

отца – это беседовать со своими детьми от сердца к сердцу и посвящать их в тайны 

своего творения и любви!  

Эти самопровозглашенные «христиане» своей верой в прошлое уже выкопали себе 

могилы. Им не следует удивляться, если однажды Бог скажет им: «Я никогда не знал 

вас; отойдите от Меня, злодеи! Я был голоден, и вы не накормили Меня. Я был 

жаждущий, и вы не напоили Меня».  

Но что такое голод и жажда Отца? Это Его тоска по любви и общению со Своими 

детьми, а также желание любви между ними. Многие «верующие» никогда по-



настоящему не познавали Бога, не говоря уже о любви к Нему, поэтому они не смогли 

найти путь к Его сердцу и оттуда к сердцам своих братьев и сестер.  

В целом можно сказать, что путь живой веры не только узок в своем внутреннем 

отречении от падшего мира, но и представляет собой опасное балансирование на грани 

крайней фанатичной религиозности – особенно здесь высокомерие, жажда власти и 

самоправедность привели к недостойным человеку условиям и жестоким диктатурам, 

— жизнью в духовном мире, которая принимает божественную форму только в 

служащей любви, и корыстным бегством от мира и людей, которое не допускает 

сострадания и понимания в своем теоретико-религиозном эгоцентризме. 

Этот путь можно пройти без опасности только под руководством нашего Небесного 

Отца, с полным доверием к Его ведению и Его безграничной любви. 

*   *   * 

Истинная вера 

Многие «верующие» говорят, что верят в Бога, но вся их вера заключается в том, что 

они заявляют об этом словесно. Они верят, что где-то, возможно, вероятно или даже с 

большой вероятностью, существует Бог, но он недоступен и недостижим — возможно, 

после смерти. Они также верят, что только особо избранные и одаренные люди, такие 

как папа римский или (назначенные им) святые, могут приблизиться к Богу и жить с 

Ним в общении. Хотя каждый человек может, должен и должен жить в тесной связи с 

Богом! Эти верующие спят крепким сном, в церковных церемониях они всегда находят 

подходящее снотворное средство для своей теоретической и сомнительной 

религиозности. 

Иисус говорит: «Если вы верите, вы можете перемещать горы, вы можете делать 

еще большее, чем я делал». 

Верить значит жить в Боге, вступать в любовные отношения со своим Создателем и 

Отцом в Иисусе Христе и тем самым становиться причастным к Его божественности. В 

живой вере слепая человеческая воля входит в божественную волю, которая является 

основой и элементарной субстанцией как материального, так и духовного творения. 

Эта вера может творить чудеса, потому что в ней человек становится единым с базовой 

силой всей жизни, которая творит и поддерживает. 

Это истинная вера, чья реализация является желанием и целью нашего Небесного 

Отца: Его дети должны править Вселенной вместе с Ним и через Него, должны быть 

свободны в Своей любви, потому что Он дал и дает им все, что Он Сам имеет и чем Он 

Сам является. Это Его радость, это Его воля, это Его вечное блаженство. 

*   *   * 

Чем дальше продвигаешься по пути истины, тем яснее понимаешь, почему на 

протяжении веков было и есть так мало истинных христиан. Серьезная вера требует 

решимости и мужества. Отказ от ложной реальности, а также любовь, завоеванная и 



прожитая с преданным сердцем в испытаниях повседневной жизни, не происходят сами 

по себе и ни в коем случае не являются самоцелью. 

Один мудрый человек сказал своему ученику: «Чтобы достичь божественной жизни, 

ты должен бороться за нее с той же силой, с которой ты боролся бы за дыхание, 

тонущий в воде!» 

Есть ли такие люди в христианских церквях и общинах? Кто действительно любит 

Бога превыше всего и из этой любви любит ближнего как самого себя? Кто борется и 

сражается со всей своей силой за Божье присутствие? Кто решил идти дальше, чем 

позволяет видеть его вера? Кто принимает все свои дни и ночи из рук нашего 

Небесного Отца? Кто готов отдать свою жизнь за Иисуса Христа? И кто в своем рвении 

не становится фанатиком, стремящимся обратить и определять всех, а живет своей 

верой в любви и терпении, всегда исполняя познанную Божью волю?  

Существуют религии, такие как индуизм и ислам, в которых семья, культура и 

общество основаны на вере, и члены которых посвятили свою жизнь и смерть своему 

богу. Однако в руках безумных верующих пророческие слова основателей религий 

превратились в сатанинские инструменты власти, ослепившие сердца их 

последователей. В буддизме также исповедуется интенсивная вера, которая, за редким 

исключением, не является фанатичной. Здесь видно, что сила воли души в 

определенной степени достаточна для того, чтобы через уединение в духовных сферах 

раскрыть любовь и мир. Однако счастливой жизни под руководством нашего 

Небесного Отца здесь не найти, поскольку буддизм является религией самоискупления. 

В ней нет Бога. 

(Примечание: тем, кто из уважения к представителям других религий считает 

несправедливым и даже самонадеянным утверждение, что именно христианский Бог 

является единственно истинным, и по этой причине ставит все религии в один ряд, 

следует сказать: существуют только возможности воплощения, созданные духовно 

заблудшим человечеством, поэтому не каждая душа может быть христианином. 

Любящий человек, который из-за своей культурной или религиозной принадлежности 

не может найти доступ к Иисусу Христу, наверняка скоро встретит Его в загробном 

мире. Как и во всех других вопросах жизни, здесь тоже можно с уверенностью 

довериться Отцу. Он заботится о каждом из Своих детей, как будто оно единственное в 

бесконечности. 

Как христианин, ты имеешь возможность встретить своего Небесного Отца здесь и 

сейчас в своем сердце — сделай это, потому что это было и остается твоим 

предназначением в этой земной жизни. И это было так с самого начала, когда ты вышел 

из безграничного богатства Бога и стал самосознательным и самоопределяющимся 

существом, чтобы любить Его всем своим существом и жить с Ним и в Нем вечно.  

*   *   * 

Иисус Христос – единственный Бог, и кроме Него нет никого другого. Но Он смотрит 

только на любовь, а не на вероисповедание. Является ли человек буддистом, 

индуистом, мусульманином, иудеем или принадлежит к другой вере, зависит только от 

состояния его сердца, может ли Отец прикоснуться к нему и привести его домой или 



нет. Таким образом, каждый человек, наполненный любовью, независимо от религии, 

культуры или мировоззрения, сначала неосознанно следует за Иисусом. Здесь уместна 

христианская терпимость по отношению к инаковерующим, но в смысле уважения к 

вере ближнего в свободе его воли lens, а не в признании, тем более в одобрении его 

ошибочного познания Бога. 

Путей к Богу много, но путей с Богом только один. Он с пониманием ведет каждого 

человека в соответствии с его воспитанной верой или неверием, при этом не имеет 

значения, в этом мире или в ином. Часто требуется много времени, чтобы Иисус 

Христос мог явить себя своему ребенку как единственный истинный Бог, что иногда 

происходит только у врат рая. Осознавая, что его Бог и Создатель стоит перед ним во 

плоти, он мгновенно избавляется от всех оставшихся заблуждений. Радость от 

последующего объятия не знает границ. Здесь находится окончательная родина 

Божьего дитя, здесь оно находит истинное удовлетворение и блаженство. 

*   *   * 

Духовное просветление и духовное возрождение 

Многие просветленные говорят, что пути нет. Человек всегда присутствует вне 

времени и никогда не был отделен от «высшего Я» – и в нем и из него от всей жизни. 

Йоги, гуру и так называемые духовные мастера учат необходимости отпустить 

иллюзорное «я», погрузившись в пустоту и тишину, в которых раскрывается 

космическое сознание, чтобы человек обрел полноту всего бытия. Но этот дар 

пробуждения с пониманием вневременности души чрезвычайно редок и не может быть 

вызван искусственно. Если и происходит радикальное отпускание земного разума, то 

это происходит в самых странных жизненных обстоятельствах, чаще всего этот прорыв 

происходит из-за необычайного давления страданий. Но для этого нет рецепта и нет 

упражнений. 

Если человек переживает такое освобождение, то в большинстве случаев оно 

основано на предродовой подготовке. Почти всегда речь идет о существах из светлых 

миров, которые здесь осуществляют свое свободное божественное сыновство. В 

восточных религиях они иногда становятся высокоуважаемыми духовными учителями. 

Однако духовная пища, которую они дают верующим, жаждущим любви и света, в 

большинстве случаев определяется соответствующей культурой и религиозными 

убеждениями – или не содержит прямой ссылки на Бога из-за вселенского 

космического сознания. Они еще не знают Бога-Отца и поэтому не могут передать его. 

Однако при более внимательном рассмотрении взгляды многих духовных учителей 

Востока оказываются весьма традиционными. В книге «В свете Отца» видно, что здесь 

сформировалась отчасти самодовольная и противоречивая философия просветления, 

которая в настоящее время также закрепилась в западном мире. Многие люди, 

родившиеся в христианских семьях, искали спасения души в дальневосточных учениях, 

что вполне понятно, учитывая институциональную веру, проповедуемую церквями. 

Серьезный искатель смысла жизни и Бога хочет большего, чем заученные слова в 

утомительных церемониях и перспектива католического, православного или 

протестантского загробного мира после смерти. 



Но никто не рождается христианином случайно. Переходя в индуизм, буддизм, 

ислам, иудаизм или обращаясь к альтернативным духовным (религиозным) учениям, 

человек упускает свои духовные возможности. Только Иисус Христос есть путь, истина 

и жизнь. И его лучше всего найти без религиозно-институциональной иерархии, 

потому что он действительно живет в сердце каждого человека. 

*   *   * 

Преподавание возможности (спонтанного) просветления с помощью техник медитации 

таит в себе большую опасность для духовного искателя, поскольку он надеется в 

кратчайшие сроки обрести полную свободу и не идти по пути активной любви к Богу и 

ближнему. Или же, в своем духовном удобстве, он сразу же принимает утверждение, 

что в Grunde genommen все божественно, поскольку Бог есть все во всем, то есть, 

строго говоря, нет никакого несовершенства, поэтому человек всегда находится в Боге 

и, следовательно, не может сделать ничего плохого (кроме других, конечно).  

Это хороший пример того, как истина, поставленная в ложные связи или 

примененная на неправомерном этапе развития, служит сатанинским интересам. Такие 

перспективы просветления были бы вполне актуальны, но Бог не следует тенденциям 

духа времени. Чтобы вернуть человечество к совершенству, Иисус Христос не зря 

предоставил путь, доступный для всех людей. На этом пути развитие и познание 

происходят шаг за шагом, ступень за ступенью.  

Таким образом, многие искатели истины застряли в ожидании внезапного 

пробуждения, но ждут его напрасно. Или же они привязываются к разумному 

представлению о длительном просветлении на основе временного духовного подъема, 

который для многих впоследствии становится гнилым фундаментом для пожизненного 

самообмана.  

Из десятков миллионов слушателей и последователей самых разных духовных 

учений практически никто не упоминает о реальном освобождении. Часто ученики 

наслаждаются светлыми полями сознания своих мастеров, которые в своих внешних 

сферах жизни распространяют постепенное состояние блаженства в соответствии со 

своей способностью любить. В этом случае нередко возникает культ личности, и в 

центре внимания оказывается учитель, а не Бог. Тогда, к сожалению, иногда случается, 

что учитель в высокомерии и самолюбии утрачивает свою духовную ответственность и 

использует своих последователей в своих интересах. Такие состояния можно найти во 

всевозможных религиозных учреждениях и общинах. 

Но даже некоторые учителя, остающиеся верными своему пробужденному сознанию, 

застревают в процессе духовной трансформации. В лучах божественного света он 

осознает себя в единстве всего сущего. На практике это означает, что душа проникла 

или даже проникла сквозь перегородку, отделяющую ее от вселенского духа. Таким 

образом, разумное «я» превосходит и просветляется. Человек осознает, что только в 

воображении или духовной слепоте он существует как сознание, отделенное от всего 

сущего, и таким образом приходит к пониманию, хотя и часто окрашенному культурой, 

душевного единства всего сущего. Трудно дать инструкции ученику, увлеченному 

мировым разумом, чтобы он также обрел освобождение, поскольку для просветленного 



нет эгоцентрического «я», которое могло бы следовать наставлениям. Слушатель 

может понять предложенные ему состояния только теоретически и, таким образом, не 

имеет возможности также испытать пробуждение. 

Однако всеобщее сознание просветленных мастеров — это лишь первый шаг на 

божественном пути. Контакт с космическим духом — это начало живого опыта Бога, 

но до цели еще далеко. Только в преданности нашему Небесному Отцу может 

произойти истинное пробуждение на основе личной любви к Богу. Здесь ребенок 

действительно обожествляется. Здесь он живет в общении с Божьим Сыном Иисусом 

Христом, из сердца которого лучи любви одухотворяют и наполняют бесконечность.  

*   *   * 

Предыдущие тексты ни в коей мере не преуменьшают ценность конфессиональных и 

межконфессиональных религиозных общин. По всему миру есть маленькие островки 

любви, где можно найти истинную радость жизни и мир, где с открытым сердцем 

практикуется бескорыстная любовь к ближнему. Эти люди уже сейчас живут так, как 

будет жить население Земли после ее обновления.  

Здесь также не следует преуменьшать значение первоначальной мудрости и любви 

индуизма, буддизма и ислама, которые являются необходимым светом в культурах, 

погрязших в суевериях и фанатизме. Просветленные души, такие как Парамаханса 

Йогананда, Шри Ауробиндо, Кришнамурти, Руми или все еще пребывающий в теле 

Тик Нат Хан, давали и дают живое свидетельство любви и мудрости. Рамана Махарши, 

который в загробном мире обрёл Иисуса Христа, является духовным апостолом нашего 

времени. Он заботливо опекает пробуждающихся учеников конца времён и дарует им 

свет и любовь из сердца Иисуса. Он сопровождает меня с момента моего пробуждения. 

Особое место занимает Садху Сундар Сингх, который, родившись и вырос в 

строгой индуистской семье, обратился в христианство и уже на земле стал истинным 

апостолом Иисуса Христа. 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Опасности для пробуждающихся детей Божьих 
«Цена входа в рай 

ты заплатишь своей жизнью». 

Душа подобна полю, полному мусора и камней. Они символизируют ее ошибки и 

слабости, материальные желания и безбожные мысли. Весь мусор, а также большие и 

маленькие камни должны быть убраны с поля. Если человек серьезно приступил к 

работе на поле своей души и устранению препятствий, Иисус присоединяется к нему и 

оказывает ему мощную помощь.  

Там, где все очищено, божественное семя, посеянное в почву души, скоро начинает 

прорастать и расти. Когда все препятствия устранены, поле начинает цвести, чтобы в 

конце концов, в свете духовного солнца, свободно и без бремени принести вкусные 

плоды. 

Если мусор и камни слишком долго лежат на поле, семя задыхается — поле 

умирает. Тогда душа должна снова пережить холодную зиму (без согревающей любви 

Бога), и ее душевное царство надолго становится для нее темной могилой (без 

божественного света духовного познания). 

*   *   * 

В пробуждении божественная любовь время от времени касается человека, и ее 

благословение иногда отзывается в его душе, но этот дар снова угасает в 

существующих земных страстях и желаниях — человек вновь остается один на один с 

собой. Здесь он доходит до точки, где не должен отступать от смирения. Если он 

покидает почву, на которой способен нести любовь Бога, то незаметно проникает в 

него некое чувство высокомерия. Тогда приходят (тайные) мысли типа: «Как 

призванный, я лучше других и стою духовно выше...», и уже можно ступить на путь 

под названием гордыня и ложь. Потому что в действительности без Бога человек не 

способен ни на что хорошее. Только от Него и через Него душа получает свои 

духовные таланты, и только Он делает ее носителем любящих качеств, которые 

позволяют искренне служить ближнему. Ложь и фальшь же делают человека своим 

слугой. Лучше всего спросить себя: «Кем бы я был без Божьего благословения? Где бы 

я был без Его милости?» 

Еще одна опасность заключается в том, что в восторженной духовности можно 

отклониться от истинной духовной жизни или вообще не достичь ее. В центре такой 

псевдорелигиозности всегда находится человек, а не Бог. В своем эгоцентризме он 

становится зависимым от духовного самоудовлетворения, в котором он в значительной 

степени игнорирует окружающих, нуждающихся в помощи. Если его в этом беспокоят 

или мешают нуждающиеся ближние, то от любви не остается и следа – он реагирует 

агрессивно, как судья, или уходит, свято обиженный. 

Этот вид духовной смерти ничем не отличается от безбожного образа жизни. 

Напротив: духовное превосходство уже в своей основе таит в себе фанатизм, в котором 

ослепленный верующий резко осуждает тех, кто обращает его внимание на его 

неправильное поведение, и, если возможно, наказывает их диффамацией. 



*   *   * 

Пробуждение призванных душ в условиях постоянно усиливающегося излучения из 

сфер любви и света сопровождается чувством облегчения и освобождения. Хочется 

поделиться с всем миром своим новым отношением к жизни и сопутствующими ему 

познаниями. Хотя каждое начальное пробуждение, в соответствии с индивидуальными 

особенностями души, в большинстве случаев раскрывает лишь небольшой аспект 

божественной жизни, к сожалению, многие пробуждающиеся не готовы дождаться 

своего дальнейшего развития, в ходе которого их первоначально ограниченное видение 

расширилось бы. В своей эйфории они смешивают мирские взгляды и мнения с 

божественными впечатлениями, в результате чего истина может быть воспроизведена 

только в искаженном виде. 

Некоторые духовно стремящиеся люди считают, что они обладают яснослышанием 

и получают космические или потусторонние сообщения или даже божественные 

откровения. Однако они воспринимают свои собственные потоки мыслей, 

возникающие из подсознания. Результатом является конгломерат из прочитанной 

эзотерики и личных взглядов и желаний. 

Часто в духовном рвении понимание сверхъестественных явлений ставится в 

неправомерные связи, в результате чего путь веры неизбежно заканчивается в духовной 

тюрьме. С такими утверждениями, как: «Все хорошо! Вы не совершаете ошибок, вы 

просто ищете. На самом деле нет ни греха, ни зла...» поведение, не соответствующее 

нормам, легализуется, даже оправдывается и, с этой недоразумеваемой точки зрения, 

кажется одобренным Богом.  

Если духовный ученик принимает такие послания за свои, это может быстро 

привести к недоразумениям, поскольку он будет склонен делать десятый шаг перед 

первым. Добро во всем проявляется только на высоком духовном уровне. Его можно 

достичь, когда душа очищена и обожествлена в огне любви. Только в этом и из этого 

проявляется живое познание взаимодействия и действия добра и зла на службе 

всепроникающей совершенности. Если этого света нет, истина становится 

инструментом сатанинского ослепления. Многие ищущие попадают в эту сеть и не 

могут из нее выбраться, или, лучше сказать, не хотят покидать эту удобную духовную 

постель. 

*   *   * 

Многие религиозные лидеры или духовные учителя уже в своей земной жизни 

распространяли свои частично самодельные учения и подавали жаждущим ученикам 

смесь истины и заблуждения или истины и лжи. Эти заблудшие учителя с 

удовольствием хотели бы продолжить свою деятельность в качестве посланников из 

потусторонних миров. Для этого они пользуются услугами медиумов, чья духовная 

основа не построена на истинной любви к Иисусу Христу, потому что на ней не могут 

существовать заблуждение, высокомерие и ложь.  

Некоторые из этих ушедших имеют благие намерения. Они воздействуют на 

неопытных ясновидящих/яснослышащих людей – в том числе и на детей, которые 



воспитываются в смеси эзотерических взглядов, в результате чего у них отсутствует 

способность к истинному различению и познанию – провозглашая свои знания в 

соответствии со своими опытом в загробном мире. 

Эти самостоятельные духи не имеют представления о том, соответствуют ли их 

послания воле Бога. Они приводят упорядоченные уровни познания в беспорядок или 

смешивают их со всевозможными фантастическими содержаниями. Здесь с 

удовольствием играют с инопланетянами, различными измерениями, параллельными 

воплощениями, путешествиями во времени и астрале и многим другим. Этот духовный 

коктейль прекрасно соответствует духу времени.  

Другие умершие выдают себя за просветленных авторитетов или даже святых. Спектр 

простирается от посланников далеких галактик до «вознесенных мастеров», от 

архангелов и апостолов до «Божьей матери» Марии и самого Бога. Эти духи не только 

обманывают ложной идентичностью, они притворяются истиной, смешивая ложь и 

лестные формулы мудрости. 

Здесь в основном провозглашается уютная религия, подкрепленная ангельскими 

песнями и мелодичными словами: «Вы все чудесные, совершенные существа. Нет 

вины, вы не совершаете ошибок, вы только ищете. Грех – это изобретение людей, 

наслаждайтесь жизнью в полной мере! Эта инкарнация – лишь одно из многих 

переживаний... все хорошо, в загробном мире вас ждет свет!»  

Подобные послания с удовольствием читают «искатели истины» — об этом 

свидетельствует отдел эзотерики в книжных магазинах. Со временем здесь возникла 

ярмарка духовных тщеславий, которая в основном служит удовлетворению духовных 

удовольствий и совести. В широком и хорошо сортированном собрании эзотерической 

и религиозной литературы в форме сообщений из загробного мира и от инопланетян, 

инструкций по просветлению и современного толкования Библии можно легко 

удовлетворить себя, минуя Бога. 

Иисус Христос тогда играет лишь второстепенную роль женатого учителя религии 

или вовсе исключается из программы, поскольку он больше не вписывается в 

духовную схему времени. Между тем, именно посредничество Бога Иисуса Христа 

было бы действительным критерием истинности загробного или космического 

откровения.  

Почему Отец допускает такие искажения? На первом месте здесь стоит свобода воли, 

которая должна оставаться незыблемой и в загробном мире. Свободное 

самоопределение позволяет как добру, так и злу беспрепятственно действовать во всех 

сферах бытия. Кроме того, загробные проявления воли, будь то истинные или ложные, 

ищут земное воплощение и поэтому выражаются в словах и письме. 

Но, как и во всех событиях в вечности и бесконечности, здесь зло в конечном итоге 

должно служить добру: Отец использует духовные миры заблуждений и лжи как 

сборник, чтобы однажды забрать оттуда тех, кто попал в ловушку ложных взглядов, и 

привести их домой – если они этого захотят.  

(Примечание: конечно, не все сообщения с дальних звезд или из загробного мира 

являются продуктами заблудших душ. Многие космические народы, живущие в духе 



Бога, и братья и сестры из загробного мира хотят помочь нам в этой особой фазе 

обновления. Некоторые из них общаются через медиумов, но они могут оказывать 

поддержку только в соответствии со своей точкой зрения и точкой зрения медиума. 

Однако большинство из них благословляют и молятся в сердце за человечество — так 

же, как и обитатели небес).  

*   *   * 

Опасность современной музыки 

Как и в самых разных духовных и религиозных учениях, в текстах и звуках музыки 

смешиваются светлые и темные течения. Особенно в наше время музыка вдохновляется 

низшими сферами. Экстремальная громкость, безудержная преданность брутальным 

ритмам и агрессивный потенциал многих композиций разрушительно воздействуют на 

душу, открытую энергетическим вибрациям, и ведут ее к безбожию. 

Управляемый успех рок- и поп-звезд, которые служат образцами для подражания 

детям и молодежи, также способствует духовному ослеплению. Своей экстравертной и 

чрезмерной личной жизнью, а также агрессивными и непристойными выступлениями 

они разрушают последние естественные границы стыда и запреты нашего общества, 

внося тем самым неоценимый вклад в разложение этой Земли.  

Почему я пишу об этом? Именно в современном молодом поколении все чаще 

встречаются звезды и небесные духи, которые должны следовать божественному 

призванию. Демонический мир хочет всеми доступными ему средствами удержать этих 

детей Божьих от пробуждения. И музыка современности, как и сексуальность, является 

смертоносным орудием в руках сатаны — настолько искусно замаскированным, что 

духовная смерть души, погрязшей в слепых страстях, становится незаменимым 

удовольствием. 

*   *   * 

Опасности для призванных и душ с миссией в духовной борьбе 

Годы перемен 

Некоторые умственные способности и таланты могут проявиться только в 

определенные периоды жизни. В такие экзистенциальные моменты христианин 

сталкивается с особыми испытаниями. Испытания усиливаются; кажется, что теперь 

все против него. Процессы, которые до сих пор проходили гладко в повседневной 

жизни, замирают. Он все чаще попадает в ситуации с трудными людьми и все чаще 

подвергается несправедливости. Возможно, неожиданно умирает близкий родственник 

или хороший друг – или болезнь приносит страдания и душевную боль. 

Это фаза необходимости. Отец делает все, чтобы его дитя достигло поставленной 

цели. Теперь его сопровождает множество помощников, которые молятся и защищают 

его, все их внимание принадлежит Божьему дитя, борющемуся с судьбоносными 

обстоятельствами. 



Если прогресс не удается и христианин не преодолевает испытания, чтобы избавиться 

от своих слабостей к назначенному сроку, то большая возможность в «Ближе к Тебе, 

мой Бог!» на время упущена. Эти испытания повторяются через определенные 

промежутки времени, чтобы дать ему возможность продолжать выполнять свое 

предназначение. 

Но однажды наступает время, когда он больше не может вступить в духовную 

борьбу, потому что из-за недостаточной серьезности он слишком ослабил свою волю. 

Обычно он не знает о упущенных возможностях или не хочет их признавать; он живет 

в иллюзии, что продолжает прогрессировать, но на самом деле топчется на месте. 

Сопротивления жизни не исчезают и сейчас, но они смягчаются, потому что силы 

прошлых лет уже не доступны в полной мере – в старости человек уже не так устойчив 

духовно. Христианство тогда часто становится бессодержательным, вера не имеет 

прочности.  

Если кто-то упустил много возможностей, но в поздние годы обрел истинную 

смиренность сердца, то он получает милостивый дар от Небесного Отца: видя в своем 

ребенке искреннее желание наверстать упущенное, Он вновь дарует ему необходимую 

силу. Однако тогда часто требуются тяжелые, быстро следующие друг за другом 

испытания. Но как только дитя обретает любовь Отца в неблагоприятных 

обстоятельствах, бедствие заканчивается. Теперь Он может взять его в Свои объятия и 

привести в вечный дом. 

*    *    * 

Если человек пробуждается в Божьей милости, но в этот момент еще находится 

глубоко в трясине мира, то иногда начинается длительная борьба, в которой он 

пытается реализовать свое призвание. Встречи с Богом и моменты счастья сменяются 

фазами уныния или даже отчаяния. Если из-за собственной несостоятельности 

возникают самообвинения или саможаление, то легко проникают недовольство и 

подсознательное неповиновение методам воспитания Бога. Гордость и высокомерие 

вытесняют первоначальную смиренность и проявляются в виде тёмных облаков в душе, 

со временем незаметно заполняя её, так что христианин больше не способен радоваться 

от всего сердца и любить жизнь. В таком состоянии он больше не может постигать и 

выносить Божественное, его открытое сердце снова закрывается. Поскольку он не 

хочет признавать этот факт, он живет в иллюзии духовного прогресса — его религия 

становится иллюзией. 

Поэтому важно не поддаваться саможалению, недовольству и самообвинению. 

Духовность — это процесс. Именно в это безбожное время нелегко отрешиться от 

мира. Вера в терпение, милосердие и безграничную любовь нашего Небесного Отца 

помогает снова встать на ноги и смотреть вперед. Для этого нужна смелость. Это 

смелость, которую можно найти в истинном смирении. 

*   *   * 

Это большая опасность пробуждения: человек, привязанный к миру, был тронут Богом, 

узы земных привязанностей были развязаны, но он не может отпустить свои открытые 



оковы – он упорно держится за свои заблуждения. Иногда кажется, что пробуждение 

произошло не вовремя или при неверных предпосылках, но оно необходимо в этом 

периоде жизни, чтобы тронутому человеку осталось достаточно времени для того, 

чтобы в последующие годы и десятилетия реализовать свое предназначение в 

соответствии со своим призванием.  

В этой фазе, хотя и происходят постоянные встречи с Богом, душа по-прежнему 

доминируется имеющимися в ней слабостями и материальными желаниями. Многие 

пробуждающиеся люди переживают такие тяжелые испытания и мрачные периоды в 

жизни, что порой впадают в отчаяние и уныние. Не осмеливаясь сделать решающий 

шаг к свободе духа, они все глубже погружаются в трясину мира. Однако Отец не 

может вытащить своих детей, поскольку он при любых обстоятельствах уважает их 

свободу воли. 

Таким образом, они разрываются между двумя противоположностями; они хотят 

служить двум господам и тем самым почти доводят себя до смерти. Только когда 

Божье терпение и непрекращающиеся проявления любви пробуждают их, может 

произойти освобождение. 

Это может произойти через десятилетия после первого пробуждения. Тогда всё всё-

таки обернулось к лучшему, и христианин понял, что его пробуждение было посевом 

семян любви в почву его души, а борьба с земными противодействующими силами 

была инструментом, который позволил растениям божественной любви расти крепко и 

прочно на поле души, так что теперь никакая буря мира не может им повредить. 

*   *   * 

Воля человека всегда остается свободной и поэтому подвержена всевозможным 

опасностям, пока не произошло полное единение с Божьим Духом. Даже если уже 

невозможно не верить в Бога и отрицать Его существование, может случиться так, что 

человек упрямо отвернется от Него или отречется от Него из страха, как это произошло 

с Петром. Это может произойти после многих лет общения с Богом, когда человек 

подвергается неожиданным испытаниям. Однако эти испытания необходимы, 

поскольку они позволяют проявить верность и стойкость, которые являются основой 

для дальнейшего продвижения вперед. Если дитя Божье не выдерживает и падает, оно 

может вновь обрести милосердие Отца в последующих страданиях раскаяния.  

Если существует опасность, что дитя полностью утратит свою жизненную задачу, 

Отец в некоторых случаях прибегает к беде, чтобы исправить ситуацию. Если это не 

помогает, оно извлекается из трясины, угрожающей поглотить его. Таким образом, 

предотвращается потерянное время и в значительной степени нейтрализуются бывшие 

мучительные чувства вины. Неосуществленное предназначение открывается ему 

только тогда, когда он может осознать это без ущерба для себя. И здесь отцовская 

любовь превыше всего справедливости. 

Если христианин остается верным в испытаниях, он в конце концов реализует Бога 

в себе и себя в Боге. В этом союзе любви живет уже не он, а Иисус Христос в нем. 

Теперь не может быть никакого разлучения и, следовательно, никакого отступления от 

Бога. 



*   *   * 

В жизни каждого призванного и избранного наступает момент, когда он должен 

отречься от старого человека и покинуть свою мирскую жизнь. Он давно 

предчувствовал, что однажды ему придется сделать этот шаг, но не хотел в это верить. 

Однако теперь он действительно стоит перед этим выбором. Он безошибочно 

чувствует, что его Небесный Отец серьезен, и тот недвусмысленно сообщает ему об 

этом. Желания и «на самом деле я бы хотел...» больше не помогут, теперь должны 

последовать действия. 

Еще раз Божий сын стоит перед выбором: служить миру или Богу. Для этого Отец 

дает ему время и возможность уединиться для самоанализа. Если он не сможет 

утвердить свое призвание или захочет отказаться от него, его жизнь снова пойдет по 

мирскому пути. В результате он, возможно, на некоторое время почувствует 

внутреннюю пустоту и подспудную печаль, которые, однако, не будут ощущаться на 

поверхности его души, в которую он вскоре вернется, – или же большое облегчение, 

если он мог понять свое призвание только интеллектуально и воспринимал его как 

принуждение из-за вызванных этим сомнений и сопротивления.  

Если согласие было самообманом без фактического освобождения от связывающих 

структур, то первоначальная необходимость укажет на то, что необходимо принять 

действительное решение. Хотеть и делать только изредка не работает в долгосрочной 

перспективе. Это тоже известно – при условии, что человек честен перед Богом и, 

следовательно, перед самим собой. 

Если христианин продолжает обманывать себя ложной верой, Небесный Отец 

вместе с духовными работниками на время отступает. Нет смысла оказывать полную 

поддержку тому, кто постоянно заявляет о своем желании служить Богу, но на самом 

деле не строит свою жизнь в соответствии с этим. Серьезность и верность являются 

необходимыми условиями для истинного следования. В душевном раздвоении 

самообмана «хотеть, но не делать» в конечном итоге переносится на тело – результатом 

может быть болезнь.  

Если человек следует за своими поступками и проявляет готовность активно выполнять 

волю Отца, он вступает в совершенно новое измерение веры. До сих пор скрытые 

области души открываются — то, что раньше было расплывчатым, теперь становится 

для него ясным и четким. В божественном свете он осознает причину и следствие 

своего прежнего упрямства и вытекающих из него поражений. Все глубже и чаще он 

наполняется Божьим присутствием; он чувствует в себе невообразимую жизненную 

силу, пронизанную радостью и безопасностью, любовью и милосердием. Ему 

становится понятна и вся полнота общей духовной смерти, что дает ему 

дополнительный стимул для того, чтобы упорно и смело продолжать идти по 

божественному пути. В этой преданности теперь все может произойти очень быстро, и 

скоро может произойти рождение в Божьем духе. 

Дорогие братья и сестры, многие из нас стремятся к духовному осуществлению, но не 

осмеливаются сделать окончательные шаги к свободе. Отец просит вас сделать это 

сейчас. Каждый истинный христианин должен однажды противостоять своим демонам, 



должен раздавить голову, казалось бы, всемогущему змею, должен решительно сказать 

«НЕТ» своим грехам и слабостям. В то же время я свидетельствую и всем своим 

сердцем, наполненным Богом, утверждаю, что здесь провозглашается истина и что по 

крайней мере частичное рождение в Духе Божьем для всех, кто познал Отца в Иисусе 

Христе и действительно любит Его, может стать реальностью еще в этой земной жизни. 

Ведь мы живем в особое время. Отец дарует милость, как никогда прежде, врата Небес 

широко открыты. Признайте возвращение Иисуса Христа! 

*   *   * 

В заключение 

Последний раздел этой главы показывает опасности, которым подвержены прежде 

всего люди, призванные выполнять божественное призвание или божественную 

миссию — это касается многих читателей этой книги. Земные испытания и духовные 

требования зависят от индивидуальных духовных способностей и предназначения. Чем 

важнее задача, тем глубже нужно погрузиться в смирение, потому что тем более 

необычными будут испытания. Соответственно велика опасность потерпеть поражение 

в борьбе; тем более далекоидущими, в свою очередь, являются милость и милосердие 

нашего Небесного Отца. 

Унизительные исправления души посредством болезни и бедствий не являются 

наказанием за проступок или даже божественным произволом. Скорее это милосердная 

любовь, которая хочет уберечь дитя Божье от худшего и привести всю жизнь к 

освобождению. Отец никогда не действует по другой причине, даже если на 

материальном уровне это так и выглядит.  

Страх перед неудачей и наказанием не исходит из духа доверия к любви. Судящее 

законодательство и предписываемое благоговение перед Богом относятся только к 

падшему творению, которое не знает и не признает небесного Отца. В Его присутствии 

божественная строгость превращается в милосердие и невыразимую любовь. Наше 

сердце должно быть направлено только на сердце Бога.  

Вера и доверие к Богу могут быть теоретическими или живыми. В теоретической 

преданности испытания жизни слишком часто становятся непреодолимыми 

препятствиями, которые могут привести к агрессии, отчаянию или безнадежности. 

Если же в испытаниях земной жизни безоговорочно предаться Божьей отцовской 

любви, они приведут душу к живости веры, даруя чудесное утешение и блаженство. 

*   *   * 

 

 

 

 



Потомки света 
«Мои овцы слушают Мой голос 

и Я знаю их. 

Они следуют за Мной, и Я даю им вечную жизнь 

и они не погибнут вовеки, 

и никто не похитит их из Моей руки». 

Почему все обитатели Вселенной покидают свои в основном райские звездные миры, 

где нет болезней, нужды и мучительной смерти, чтобы провести на нашей Земле в 

тяжелом и уязвимом теле короткую, но полную боли и вездесущей смертности жизнь? 

Они знают, что Бог облекся здесь материей и Своей смертью на кресте и воскресением 

лишил смерть власти, тем самым открыв падшему творению путь из материального 

плена в Свое сердце, действительный на всю вечность. 

Только люди, рожденные на Земле, имеют привилегию, при условии, что они 

искренне и верно следуют христианскому пути, пойти прямо в небесный Иерусалим, 

чтобы жить там в доме Отца, где они будут жить с Ним и в Нем в самой тесной 

близости. Такое особое положение дел не встречается больше нигде во всей Вселенной. 

Учитывая бесчисленные светила космоса, это трудно понять, но тем не менее это так. 

Но и небесные духи приходят сюда по важным причинам. Для этого нужно знать, что 

существует первоначальная жизнь и любовь, прочно укорененные в Божьем духе, а 

также свободная отцовская любовь. Между ними существует бесконечная разница: 

духи, когда-то не выйдя из божественного совершенства, знают себя едиными в 

предначертанной принадлежности к Богу. Их воля прочно укоренилась в воле Бога. Но 

свободная любовь к Богу может развиваться только в духовной независимости. Чтобы 

этого достичь, каждый дух должен либо вступить в полное забвение (кратчайший путь 

к свободной совершенности, возможный только на этой Земле), либо в частичное 

забвение (путь через эоны на других светилах), потому что только так он может 

самостоятельно и свободно пробудить в себе любовь к Богу и заново родиться в ней. 

В принципе можно различать  

- духами небес, которые уже однажды воплотились на этой Земле для духовного 

возрождения. Они снова надевают земное одеяние, чтобы выполнить задание. Чтобы 

снова освободить свой божественный дух, они должны подвергаться самым разным 

душевным противодействиям и испытаниям, в результате чего некоторые из них сходят 

с намеченного пути. Однако из-за уже принадлежащих им божественных сил больше 

невозможно их серьезное пленение в руках сатаны.  

- Ангелы, которые еще должны осуществить свободное возрождение в Божьем 

духе. Эти впервые воплощенные духи когда-то не пали вместе с Сатаной. Они 

приходят на Землю, чтобы оставить свою волю, укорененную в Божественном. Из 

земного забвения они могут основать в себе новую, свободную жизнь любви к 

Небесному Отцу.  

- душам, которые уже однажды прошли по этой Земле и затем пребывают в самых 

разных сферах загробного мира за пределами небесных регионов. Им даруется новая 



инкарнация с возможностью духовного прогресса. Однако они составляют земное 

меньшинство, а не большинство, как часто предполагается.  

- потомки многообразных светил Вселенной. Они также приходят сюда с 

намерением достичь в земной борьбе за преодоление самым коротким путем 

максимально возможной общности с Иисусом Христом и самой искренней любви к 

Нему.  

- людям, происходящим из эволюции душ этого земного мира. Они тоже должны 

посвятить свою жизнь духовным перерождению. Они составляют большую часть 

населения Земли. 

Четыре последние группы вполне могут попасть в сети сатаны. Они могут 

погрузиться в свои безбожные страсти, порожденные на Земле, что приведет к 

роковой и серьезной утрате свободы уже в этом мире, а после земной смерти – и 

в загробном мире. 

В следующих текстах речь идет в основном о небесных духах, ставшими земными 

людьми, а также о воплотившихся здесь жителях самых разных космических миров. 

Все они подвержены характерным склонностям и слабостям, которые будут подробнее 

рассмотрены в данном разделе. Подробная дифференциация внеземных существ 

выходит за рамки этой главы, поэтому для простоты они все вместе называются 

потомками или детьми Света. При изучении текстов можно, при необходимости, 

самостоятельно проводить различия. 

В этой особой фазе истории Земли воплотилось относительно много бывших 

обитателей других светил, они составляют примерно пять процентов населения Земли. 

Также в период перемен все чаще присутствуют небесные духи, чтобы служить Богу. 

Некоторые из них уже пробудились, многие находятся в процессе пробуждения, а 

многие еще не пробудились и упрямо застряли в материальных желаниях или ложных 

системах верований, которые заключают их сердца в духовные тюрьмы. 

Я хотел бы рассказать этим братьям и сестрам, кто они такие и что им делать – что 

и происходит в данном случае. Но опыт показывает, что правда не особенно любима, 

потому что она разрушает не только ложные мировоззрения, но и духовные иллюзии, а 

также религиозные заблуждения и обман. В большинстве случаев реакцией на 

упоминание фундаментальной и универсальной истины, реализация которой требует 

смирения и преданности всемогущему Богу по имени Иисус Христос, является 

непонимание и неприятие. Даже духи, которые когда-то искренне любили Иисуса 

Христа, больше не могут найти Его в земном лабиринте религий. Поэтому я тихо 

молюсь за них. Я с доверием смотрю в глаза Бога, которые говорят: «Все будет 

хорошо, будь терпелив, как Я терпелив с тобой». 

*   *   * 

В течение последних шести тысячелетий жители звездных и небесных миров регулярно 

надевали земное обличье, чтобы указать человечеству на его происхождение и 

предназначение, а также показать ему опасности, связанные с образом жизни, 

противоречащим Богу. Редко кто принимал их всерьез, чаще всего их высмеивали, 



преследовали или даже убивали. Лишь немногим удавалось должным образом 

выполнить свое божественное призвание; если и удавалось, то в основном в узком 

кругу, незаметно для мира. 

Некоторые из них могли передать заложенное в них слово Божье только в 

искаженном виде, в соответствии с привитыми им вероучениями. Так, наряду с 

несколькими подлинно христианскими общинами, возникли самые разные религиозные 

общины, чьи вероучения не могли и не могут создать чистую божественную жизнь. 

Другие потомки Света полностью утратили свою идентичность — они погрязли в 

стремлении к земному благополучию, материальному богатству и власти. 

К сожалению, население Земли стало настолько развращенным и обманчивым, что 

лишь немногие воплощенные ангелы могут найти свое призвание. Весь мир стремится 

только к достижению своих материальных желаний, а не к реализации своей духовной 

идентичности, которая раскрыла бы его истинную и единственную реальность во 

времени и вечности.  

Сеть духа времени плотная — ловушки подстерегают прежде всего там, где их не 

ожидаешь. Возрождение в духе можно реализовать, только отстранившись от мирских 

потребностей. Только дети небес и звезд, которые со смирением следуют по пути, 

указанному Иисусом Христом, и отказываются от мирского проявления своих 

духовных талантов, раскрывают силу любви Отца. 

Но это не является их привилегией. Души, происходящие с этой и других планет, 

полностью равны детям Света. Пробудившись в Боге, они также являются 

провозвестниками Его жизни и любви. И, естественно, им тоже приходится проходить 

через борьбу за освобождение, только ее причины и обстоятельства часто зависят от их 

происхождения. По сути, все существа равны, каждое из них живет в соответствии с 

данной ему Богом природой, в которой оно находит свое вечное предназначение. 

*   *   * 

Слабости человека в значительной степени основаны на его предродовом 

происхождении. Он приносит с собой в свою инкарнацию падшие части души, которые 

при правильном образе жизни служат ему инструментом для духовного пробуждения. 

Это имеет место как на других планетах, так и, прежде всего, на этой Земле, где 

сатанинскому злу предоставлена неограниченная власть из-за преобладающей 

абсолютной свободы воли. 

Даже жители звезд, которые часто покидают свои светлые миры, чтобы рискнуть 

окунуться в темноту грубой материальной реальности, помимо положительных, 

обладают необходимыми отрицательными склонностями, которые позволяют им 

немедленно переродиться духовно. Точно так же небесные духи в земной инкарнации 

обременяют себя связанной с материей душевной субстанцией, чтобы, правильно 

обращаясь с ней, раскрыть свой божественный дух. 

На последствия таких противодействующих сил не незначительно влияют условия 

мира, из которого они происходят. В зависимости от образа жизни в предыдущем 

существовании, наряду с проявлением образцовых черт характера и великолепных 

талантов, проявляются и всевозможные несовершенные формы поведения: 



Прежнее быстрое, как свет, передвижение и мгновенное исполнение воли теперь 

могут привести к лени и/или нетерпеливости, потому что теперь бывшие обитатели 

звезд и небес должны нести тяжелое плотское тело, в котором они подчиняются 

временным процессам и должны преодолевать пространственные расстояния. Их 

прежнее божественное чувство справедливости в земной жизни порой порождает 

безжалостную самоправедность. Некогда господствовавший принцип мудрости может 

привести к неестественной тяжеловесности ума, что, в свою очередь, вызывает 

гордость и высокомерие. Подсознательное стремление к пониманию сущности всех 

вещей, которое всегда присутствовало в небесном состоянии, теперь может вылиться в 

назойливую любознательность. Потомки небесных светил, где порядок и равновесие 

являются основным принципом, могут подвергаться на Земле неестественной 

потребности в порядке, которая теперь определяет их поведение. И так, многие другие 

экзотические взгляды и странные поступки и поведения можно объяснить условиями 

ранее обитаемых миров.  

Их борьба за освобождение, как и борьба душ, происходящих с Земли, заключается 

в преодолении самых разных негативных качеств в вере в Истину и Добро. Откладывая 

в сторону собственные потребности в семье, проявляя готовность помочь знакомым и 

друзьям, следуя предписаниям в профессиональной сфере и соблюдая государственное 

законодательство, в сердце рождается истинная смиренность, которая абсолютно 

необходима, чтобы идти по христианскому пути. В развитии сострадания и милосердия 

перед лицом ужасных страданий в мире пробуждается ваше желание облегчить их 

через готовность к жертвам. 

В соответствии с преданностью любви, первоначально отрицательные силы души в 

конечном итоге становятся сосудами, принимающими божественное сознание. 

Недостатки, которые ранее доминировали, входят в свою первоначальную 

совершенство. 

*   *   * 

Для душ, происходящих с Земли, человеческое существование начинается только с 

зачатия в утробе матери и последующего заключения Божьего духа в сердце. Они пока 

не имеют воспоминаний о своем существовании до падения из божественности, а также 

о своем развитии, начавшемся в результате этого падения, на протяжении 

бесчисленных веков. 

Потомки Света уже до земной инкарнации жили в самосознательном 

существовании. Поскольку в земном человеческом бытии их Божий дух также скрыт в 

сердце души, их происхождение для них сначала также не очевидно. В зависимости от 

воспитания и окружения, многие растут в светской среде и ведут преимущественно 

материальное существование со всеми возможными взлетами и падениями.  

Чтобы вызвать пробуждение, в большинстве случаев необходимо страдание, 

поскольку как в состоянии одухотворения и кажущейся материальной безопасности, 

так и в эгоцентризме духовной жизни, полной удовольствий, божественные 

прикосновения чаще всего не воспринимаются или воспринимаются искаженно. 

Поэтому подлинное пробуждение без болезненного воздействия происходит крайне 

редко. 



Но даже при наличии проблемных и мучительных унизительных жизненных 

обстоятельств редко происходит истинное и стойкое пробуждение духа, а также 

сопутствующее ему понимание предродовой жизни. 

Если человек в душевной нужде не обращается к Богу, его тяжелое положение может 

привести к глубокому падению в агрессию, отчаяние или депрессию. Многие из них 

прибегают к алкоголю или более сильным наркотикам и/или погрязают в своем 

страдании. Эти дети Бога иногда заканчивают жизнь бездомными. Многие грязные 

нищие являются ангелами света.  

Во время и после обновления земного мира некоторые из этих потерянных братьев 

и сестер пробудятся к своему Божественному началу. В новом времени они станут 

провозвестниками небесных идей. 

*   *   * 

Как уже упоминалось, природа детей Света обусловлена их предыдущим 

существованием, их духовно-душевной структурой и их призванием. 

Эти предпосылки нередко вызывают у них чувство не принадлежности к земному 

миру. Для своего окружения они часто кажутся «неприспособленными к жизни» и 

неадекватными, а также душевно неуравновешенными – многие из них обладают 

островными талантами и аутистичны. Многие из них испытывают трудности в школе, 

что не связано с глупостью, а в основном обусловлено бессознательным неприятием 

бездушного и неправильного подхода к земному воспитанию и школьному обучению. 

Многие из них впоследствии работают в социальных профессиях или, учитывая 

свою любовь к свободе, занимаются самостоятельной деятельностью, при этом из-за 

своей добродушия и доверчивости они редко становятся бизнесменами, 

ориентированными на прибыль. Из-за своего своеобразного восприятия многие 

отказываются подчиняться диктату разума, поэтому в первую очередь следуют своим 

чувствам и интуиции. Поскольку до своего пробуждения они не имеют сознательной 

связи с Божьим духом, эти эмоциональные люди легко поддаются влиянию и часто 

становятся жертвами злоупотреблений. 

Из-за отсутствия мирской опоры многие из них становятся духовными искателями. 

Однако их ум, оторванный от мира, легко теряется в лабиринте эзотерики и фальшивой 

религии. Их выраженная тоска по безопасности, к сожалению, также предрасполагает 

их к крайнему зависимому поведению. Таким образом, их путь представляет собой 

опасную ходьбу по грани между мирской принадлежностью и свободомыслием. 

Сопровождающие их защитные духи «заняты по горло», чтобы эти души не погибли. 

Но именно сложные и мучительные обстоятельства являются основой для 

пробуждения в нужное время. В своих зачастую тяжелых и неопределенных 

жизненных условиях им легче освободиться от земных оков, чем в обеспеченном 

существовании. 

*   *   * 



Некоторые дети Света, в соответствии со своей природой, достигают высоких мирских 

позиций. Часто это бывшие обитатели миров с высоким уровнем мудрости, что теперь 

выражается в ясности мышления и остроте ума. Благодаря структуре своей души они 

обладают не только множеством талантов, но и часто почти неукротимой, однако 

эгоцентричной силой воли. В совокупности эти качества таят в себе большую 

опасность, поскольку расчетливый ум обычно использует все, что ему нужно, для 

обогащения своей безграничной амбиции, властолюбия и алчности, поэтому таких 

людей часто можно найти на верхних этажах крупных корпораций, ориентированных 

на беспринципную прибыль. Здесь ясно видно, как божественные способности 

превращаются в сатанинские из-за мании величия и алчности ( ).  

Таким образом, некоторые из великих деятелей экономики и политики проживают 

свою жизнь, упуская свою истинную миссию. Как посланники Света, они должны были 

бы духовно поддерживать человечество, а не увлекать его еще глубже в магический 

мир материи. Однако я вижу, как многие из них пробуждаются и осознают, кем они 

являются на самом деле: детьми Божьей любви. Как таковые, они однажды покинут 

свои мнимые богатства и последуют за Иисусом.  

(Примечание: последние два текста показывают принципиальные возможности. Как 

правило, эти качества более или менее смешиваются, что приводит к множеству 

различных судеб и моделей поведения). 

*   *   * 

Некоторые потомки Света обладают необычайной притягательностью – их светлое 

излучение оказывает стимулирующее воздействие на окружающих. Если такие духи 

поддаются материальным стремлениям, безбожный мир может целенаправленно 

воздействовать на них и ловко использовать их харизму в низких целях. Он дарует им 

неизмеримые богатства и престиж. В глянцевых СМИ их восхваляют и почитают как 

известных личностей. Вместе с душами демонического мира, наделенными статусом 

знаменитостей, они являются богами обусловленных народов и марионетками, 

ослепленными и манипулируемыми режиссерами за кулисами этого земного театра.  

Особенно в молодом возрасте непрекращающееся поклонение является ядом для 

этих людей. В опьянении властью многие могут чувствовать себя только в моменты 

безграничного признания. Поэтому, несмотря на все мыслимое богатство, они 

постоянно испытывают неприятную внутреннюю пустоту. 

К сожалению, в своем стремлении к удовлетворению они редко обращаются к 

духовным ценностям, а удовлетворяют и одурманивают себя материальными благами, 

разгульной вечеринками и сексуальной жизнью, а также чрезмерным употреблением 

алкоголя и наркотиков. Таким образом, они все глубже и глубже погружаются в 

пропасть, и многие «звезды» не выживают после своих эксцессов. В мире музыки и 

кино есть достаточно примеров этого. «Только хорошие умирают молодыми!» — вот 

подходящий слоган к этому.  

*   *   * 



Часто два или несколько звездных или небесных братьев и сестер решают совместно 

воплотиться на этой Земле. Как только создаются подходящие условия для 

«пассажиров», они отправляются в путешествие забвения и переселяются в тела 

матерей. С этого момента каждая душа идет своим собственным путем, при этом 

предродовые сообщества иногда остаются связанными на Земле семейными узами или 

знакомствами. Однако, как правило, они больше не могут видеть свою прежнюю 

общность.  

В ходе земной жизни развиваются самые разные жизненные обстоятельства и 

сферы деятельности. Так, может случиться, что душа из светлого сообщества станет 

всемирно известным художником, экономическим магнатом или правителем и 

благодаря этому станет очень богатой и уважаемой. Другая же проводит жизнь в 

бедности или нуждается в уходе. Каждый человек, независимо от своего 

происхождения ( ), имеет свою личную судьбу, в зависимости от своих склонностей и 

необходимости своего призвания. 

Немало людей воплощаются с желанием иногда или хотя бы однажды встретиться 

со своими бывшими членами семьи или небесными братьями и сестрами, если они не 

находят родственников. Когда они наконец «случайно» встречаются, они чувствуют 

глубокую любовь и связь с этим, казалось бы, незнакомым человеком. Затем, к 

сожалению, бывает, что уже состоящие в браке люди влюбляются заново, иногда 

ошибочно полагая, что они встретили свою так называемую душу-близнеца, что, 

однако, на данном этапе истории Земли происходит крайне редко. Многие браки уже 

распались из-за этого. 

В некоторых случаях при встрече с родственной душой из света человек 

бессознательно, но настойчиво ощущает духовную связь и «бессмертно» влюбляется в 

нее, но другой человек не испытывает таких же чувств. В мирской слепоте такая 

односторонняя душевная связь иногда приводит к невыразимому страданию от любви у 

затронутого человека, а иногда и к так называемому преследованию. 

После многих лет и самых разных жизненных путей наконец наступает время покинуть 

Землю. Каждая душа в свое время вступает в свой индивидуально созданный 

загробный мир, и в зависимости от мирского или духовного одухотворения происходит 

дальнейшее развитие. Помимо истинных верующих, это прежде всего страдающие, 

которые едва ли проливают слезу по Земле. Их прежняя нуждаемость позволяет им 

быстро освободиться от земных связей. 

Известному и богатому человеку, который наслаждался всеми возможными 

удобствами, который, возможно, из-за богатства и почитания впал в гордыню и 

самодовольство, приходится тяжелее. Он сросся с материальными желаниями, но, 

прежде всего, ему не хватает мирского статуса, который он принес с собой в загробный 

мир. Здесь он также хочет, чтобы его любили и относились к нему с особым 

уважением. Однако как в этом мире, так и в загробном мире только служащая любовь 

делает возможным духовный рост. Таким образом, она подготовила себе трудный путь 

земным богатством и/или властью, если не использовала свое высокое положение на 

благо ближних. 

Достигнув определенной степени зрелости, души попадают в более светлые сферы. 

Здесь они вновь видят своих братьев и сестер. Те, кто продвинулся дальше, теперь 



воздействуют всей своей любовью на своих отставших братьев и сестер. Их молитвы не 

прекратятся, пока не освободится последняя душа брата или сестры, что может занять 

длительное время в зависимости от готовности отречься от земных желаний и 

привязанностей. 

В конце концов, прежние мирские различия больше не существуют, однако из-за 

способности к вере и любви, приобретенной на Земле, возникает различие в 

восприятии Божьего духа, что частично обусловливает большие различия в состояниях 

блаженства. При этом каждое исполнение несет в себе свой собственный стандарт 

совершенства – и, таким образом, своеобразное блаженство. 

*   *   * 

В это время перемен и обновления относительно много общин покидают безопасность 

своих светлых миров, чтобы облечься на этой Земле в твердое тело per. В связи с 

имеющимися возможностями воплощения это иногда приводит к временным разбросам 

от нескольких лет до десятилетий. 

Таким образом, нередко бывает, что «уходящие» вместе, например, мать и дочь или 

дед и внук, вновь встречаются на Земле. Пространственные разбросы, как правило, 

подчиняются потребностям конкретной души и создают разнообразные условия для 

божественных призваний. Когда в определенный момент времени два или несколько 

человека из разных стран или культур «случайно» встречаются и узнают друг в друге 

духовных братьев и сестер, это было и остается предначертано.  

Причина совместного рождения часто заключается в желании не разлучаться и на 

Земле, но иногда и в необходимости выполнения божественной миссии. Здесь Отец 

вновь объединяет звездных и небесных братьев и сестер, чтобы они образовали остров 

любви, будь то семья, круг друзей или религиозная община. 

К сожалению, иногда бывает так, что такой союз впадает в духовную гордыню или 

заблуждение, в результате чего образуется фанатичное объединение. Тогда 

первоначальный свет теряется, и дело жизни не может быть завершено. 

Иногда родственная душа принимает на себя бедность или инвалидность, чтобы, 

помимо своей жизненной задачи, посвятить себя служению своему земному 

окружению. Заботливая любовь к ближнему позволяет помощникам и опекунам 

добиваться хороших успехов в своем духовном развитии. Такие жертвенные души 

служат некоторым душам-выполнителям для более быстрого раскрытия Божьего духа, 

что было заранее согласовано в любви. 

В духовной борьбе все стоят за одного, а один за всех. «Вознаграждение» 

жертвенных душ такое же, как и у трудящихся душ. Здесь нет лучших или худших, 

выше или ниже. В конце концов, все снова объединяются, и любовь к своему Отцу в 

Иисусе Христе является их общей жизнью.  

*   *   * 

 



Земные души 

В мои задачи входит просвещение о соотношениях мира этого и мира иного. Здесь я 

мог немного рассказать о потомках далёких звёзд, а также о духах из небесных сфер. 

В равной степени и прежде всего, всеобщий процесс искупления касается детей 

этой Земли, которые в связанной с материей субстанции души, называемой материей, 

как постоянно освобождающееся сознание, проходят путь через царство природы и 

животных до свободного человеческого бытия, чтобы в конце концов перейти мост 

божественного сыновства. Из-за падения Люцифера они также обладают слабостями и 

недостатками и подвержены тем же условиям, что и все другие космические существа.  

Однако внеземные народы приносят с собой в земную жизнь другие предпосылки и 

благодаря этому способны, как слуги любви, участвовать в спасении падшей Земли. В 

этой должности человек не стоит выше, а ниже своих братьев и сестер, рожденных на 

планете Земля. Перед Богом нет никаких суверенных прав – звездного происхождения 

или небесного рода – это в первую очередь обязательство служить любви. 

Если земная душа пробудилась, вполне возможно, что она опередит потомков Света в 

любви и мудрости и станет их учителем и проводником — и так будет когда-нибудь. 

Никто не может предсказать, что таится в человеке, даже в самом падшем, независимо 

от его происхождения.  

Я хочу еще раз подчеркнуть: перед Богом нет общества с двумя или тремя 

классами, нет разницы в ценностях между духами с небес, душами с далеких звезд и 

душами, взятыми из субстанции этой Земли. Божественная любовь скорее склоняется к 

падшим и нуждающимся в помощи. Сердце Отца сильно жаждет спасения своего 

падшего творения. Он посвящает все свое существо этому освобождению. Он будет 

полностью счастлив и удовлетворен только тогда, когда когда-нибудь и последний 

потерянный ребенок его любви найдет дорогу домой.  

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 



Наводящие на размышления слова братьев и сестер из 

потустороннего мира 
«Восприми в свете милости, которую дарует тебе Бог, 

свет благодати – 

а не тьму, которая теперь видима тебе». 

Своим упрямым и равнодушным поведением я снова и снова впадаю в 

самоправедность и роковые страсти, которые отделяют меня от моей духовной 

идентичности. В результате я постоянно получаю укорительные и предупреждающие, 

но также ободряющие и утешительные сообщения, которые, конечно, имеют общее 

значение. Все братья и сестры, которые борются со своими недостатками и низкими 

желаниями, могут почувствовать себя затронутыми и принять дух этих слов. 

«Даже самый благонамеренный замысел потерпит неудачу, если нет постоянной 

близости к Богу, дающей внимательность. Без безусловной воли больше не грешить 

это невозможно. Без стойкости и самопреодоления духовный рост невозможен. Ни 

один план, не говоря уже о его осуществлении, не устоял на восторженных мыслях и 

словах. 

Идти по духовному пути – дело очень серьезное и требующее полной самоотдачи. 

Теплый человек постоянно падает, слабый стебель травы поворачивается и 

изгибается под каждым порывом ветра, а надменный и высокомерный человек 

постоянно получает доказательства своего самообмана. 

В определенных желаниях нужно применять силу, иначе можно отступить. К этому 

относится безусловная воля придерживаться намеченного. Сердце всегда должно 

быть на первом месте, тогда духовные силы света будут доступны и будут 

поддерживать во всех жизненных ситуациях. 

Когда ты совершаешь ошибки, правильно и важно не увлекаться самообвинением, 

а сосредоточиться на любви и прощении Бога, обратиться к Отцу и обсудить с Ним 

эту ситуацию. Он поднимет тебя, и ты сможешь с добрым настроением идти 

дальше. Уныние, сомнения и злость – это двери в тьму. 

Всегда проси о любви ко всем людям, и ты удивишься, каких успехов достигнешь и на 

что способна любовь. Всегда помни: твое время в руках Бога, ты принадлежишь Ему в 

любой жизненной ситуации. Ты – инструмент любви в Его руках, Его слуга и 

работник, Его рыцарь и солдат. 

Итак, иди и поступай так. Эти строки даны тебе и всем духовно стремящимся в 

качестве руководства и наставления. Отнесись к ним серьезно и читай их как можно 

чаще. И, будучи строгим к себе, не будь строгим и жестким к своим ближним, но 

всегда будь кротким и терпеливым, и тогда ты получишь большую выгоду. Всегда 

посвящай свою духовную работу своему Отцу, который является твоим братом, 

идущим с тобой, но также и Богом в Его силе и славе. Да будет с тобой Бог, мир тебе 

во Иисусе Христе». 

*   *   * 



Вдохновение после глубокого падения 

«Теперь поднимись, душа, будь уверена и дозволь себе радоваться, отряхни с себя 

тьму, передай ее Богу; увидь Его милость и благоволение, не сдавайся. Не позволяй 

угрызениям совести и саможалению захватить тебя. Молись о свете и любви, смотри 

на небо, смотри на солнце, чувствуй тепло, будь в потоке жизни. Поддайся радости 

жизни, которую ты всегда находишь в своем сердце, в котором живет любовь Божья. 

Никогда не сдавайся, брат! Слышишь, никогда не сдавайся! Если ты упал, 

поднимись снова! Если тебя одолевает уныние из-за твоих слабостей и ошибок, будь 

терпелив и молись в своей тьме, имей надежду и веру в Божью помощь. Твое плохое 

состояние не продлится долго, и скоро все станет лучше. 

Скоро в тебе зажжется свет, и ты будешь радоваться новообретенной жизни и 

скрытым в ней возможностям; жизни, о которой ты всегда мечтал, в союзе со своим 

Отцом Иисусом Христом». 

*   *   * 

«Никогда не сдавайтесь, борющиеся души. Не в глубочайшем позоре перед самими 

собой и в непостижимых для вас действиях вашего мирского существа. Ничто не 

простительно перед Богом, но однажды вы должны простить себе свое упущенное 

время и свои часто такие вялые поступки, потому что упущенное время невозможно 

вернуть. Никогда не поздно стать серьезным на пути к Богу. Поэтому не унывайте и 

не сомневайтесь, даже если вы чувствуете в себе уныние из-за своего поведения. 

Не отпускайте Иисуса, даже если вы с высокомерием плеваете на него, даже если 

вы своими обидными мыслями надеваете на него терновый венец, даже если вы своими 

грехами бичеваете его, даже если вы своей безлюбовью распинаете его, даже если вы 

своими бездушными словами даете ему пить уксус и желчь. Взгляните на него, 

поднимите свои уставшие глаза к его глазам – увидьте его любовь! 

*   *   * 

«Ты стоишь на перепутье, действуй сейчас, пока Бог не действует за тебя. Хотя это 

и к лучшему для тебя и для всех вас, но тогда предстоит пройти каменистый путь со 

многими слезами, потерями и горем. Бог не требует страданий, ты это хорошо 

знаешь, но необходимость часто стоит на пути, так часто...  

И ты знаешь об этом, другие не знают — ты прозрел, открой глаза и действуй 

соответственно, тогда это будет легко, и тебя ждет прекрасное время, и твою 

семью тоже, и вы все останетесь здоровыми и будете с радостью смотреть в 

будущее в присутствии Бога и идти, защищенные и питаемые Его любовью. 

О, какая милость вам здесь дарована, какой божественный дар! Не отвергай его 

больше — опомнись, позволь этому случиться, стой прямо и честно, не служи больше 

лжи, прояви теплоту и сострадание, позволь Богу войти в этот мир через тебя». 

*   *   * 



«Почему ты не сражаешься? Мы все должны сражаться! В сражении Иисус стоит 

на твоей смертной точке. Позволь Ему действовать там через твою преданность. Ты 

пришел в этот мир для Иисуса. Отойди в сторону, твоя жизнь принадлежит Ему, ты 

– инструмент Его любви. Долгое время ты готовился к этой земной жизни. У тебя 

есть миссия, которую ты должен выполнить. И только в этот раз ты можешь ее 

выполнить. Никогда больше ты не сможешь служить Богу так, как сейчас, потому 

что это время уникально, и твоя упущенная возможность здесь безвозвратна. Будь 

истинным рыцарем своего Господа и Царя. Отпусти свою смерть и полностью 

предайся своему Отцу Небесному. Признай реальность второго пришествия Христа и 

всегда держи ее в поле зрения. 

Так в тебе может начаться новая жизнь. Не та жизнь, о которой мечтает твоя 

овеществленная душа, полная физических удовольствий и ежедневного удовлетворения 

чувств, а свободная жизнь в Боге, раскрытие всех твоих духовных талантов и 

единственная истинная любовь, которая делает тебя бесконечно счастливым: любовь 

Иисуса. 

Перед тобой всегда стояли две жизни: одна ведет прямо к гибели, другая — прямо 

к блаженству. Ты выбрал небеса. Духовный мир радуется твоему решению и, как ты 

знаешь, поддерживает тебя всеми своими силами. Наши молитвы несут тебя через 

темные облака. Мы, твои братья и сестры во Христе, всегда рядом с тобой. Мы 

видим твою искренность, и это является основой всей нашей поддержки для тебя. Но 

перед всеми нами идет наш Бог и Отец Иисус Христос, от Него исходит вся сила, вся 

любовь, вся воля и все достижения. 

Возлюбленный брат по плоти, наша любовь во Иисусе Христе всегда с тобой, будь 

благословен его любовью, будь благословен во имя Его». 

*   *   * 

«Пусть твоим единственным желанием будет принадлежать Богу и служить Ему. 

Будь борцом за новое время. Будь борцом за новую Землю. Это сообщество 

уверенности и веры в силу любви! Приди, воин Божий, не бойся, ибо Его есть Царство, 

и сила, и слава! Приди, рыцарь конца времен, преклони колени перед своим Богом и 

Царем Иисусом Христом, да укрепит он тебя и поднимет перед лицом твоей смерти. 

Пройди обучение на поле тренировок этой Земли, да сможешь ты присоединиться к 

вооруженным силам! 

Мы ждем тебя! Нам нужен каждый боец! Подготовься, чтобы мы стали 

совершенными. Тело Христово должно быть полным в нас и через нас! Приди, падший 

ангел, встань! Самое время! Настала свадьба». 

*   *   * 

«Дорогой Самуил, твое время пришло, ты должен теперь проститься с миром. 

Оставь позади все, что отделяет тебя от твоей божественной миссии. Скоро 

последуют новые откровения, к которым ты должен быть готов во всех сферах 

души. До сих пор ты мог сопоставлять многие содержания переданных тебе 

сообщений и прозрений с другими откровениями и пророчествами. В дальнейшем это 

будет невозможно, потому что тебе будут даны аспекты духовной жизни, а также 



откровения, касающиеся будущего человечества, которые до сих пор не были 

переданы. 

Ты вступаешь в новую фазу своего развития. Она несет в себе не только 

возможность духовного прогресса, но и большую опасность. Если ты не пойдешь 

вперед всей своей сущностью, твоя душа сильно пошатнется. В конце концов, ты 

можешь упасть и сильно пораниться , так что понадобится долгое время на 

исцеление. Душевные конфликты перенесутся и на твое тело, принося тебе болезни и 

страдания. 

Поэтому ты должен и обязан принять решение, которое будет действительным 

перед Богом. У тебя еще есть возможность отказаться от этой службы. Твоя воля 

свободна. Помни, что твое служение в конце времен и в новом веке не приносит тебе 

особых заслуг, ты не получаешь за это вознаграждения. Пойми, что твоя духовная 

сфера существует независимо от твоего задания. Твоим мотивом является только 

любовь. Помни об этом. Твое сердце откроет тебе все остальное». 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Вопросы и ответы 
«Вера побуждает душу идти дальше, 

идти дальше, чем она может видеть». 

Следующие тексты были написаны на протяжении многих лет. Они затрагивают как 

темы, которые волновал меня в начале духовного пути, так и те, которые продолжают 

трогать меня и по сей день. В результате получился широкий спектр ответов от 

сопровождающих из потустороннего мира, которые дают довольно хорошее 

представление о самых разных сферах жизни и смерти. Некоторые вопросы я задавал 

от имени общественности, что легко распознать по формулировкам.  

*   *   * 

Когда человек подвергается несправедливости и оскорблениям, мирское мышление 

реагирует на это непониманием и агрессией. Человек тогда часто похож на вулкан, 

который бурно извергается и извергает разрушительный огонь и лаву на свое 

окружение. Как лучше всего справляться с такими ситуациями? Какое сознание нужно 

развить, чтобы не принимать ошибки ближних на свой счет, чтобы не реагировать 

обиженно или агрессивно по отношению к другим и к себе самому? 

«Любое понимание имеет свои пределы, и мирское мышление всегда ограничивает 

себя, оно реагирует в рамках душевного состояния и душевных особенностей. Мир – 

это состояние бытия, осознанность, не контролируемая эгоистическими мыслями и 

эмоциями, не подверженная влиянию мирских страхов и желаний. Человек может 

открыться этому сознанию сердца. Оно живет в нем, независимо от его земной 

идентичности. 

Врата к этому – преданность любви. Вы, так сказать, отступаете и даете 

любовь вперед. Тогда она принимает и трогает тех, с кем вы вступаете в контакт. 

Это не имеет ничего общего с мирским мышлением и поступками. Вместо 

человеческой реакции действуют божественная любовь и мудрость, действует сам 

Бог». 

Как совершенная душа относится к оскорблениям и обидам? 

В ней нет сопротивления, поэтому не происходит рефлексивного мышления и 

действия. В этой неприкосновенности шаг за шагом пробуждается новое 

прикосновение. Оскорбительные слова, клевета, излучение ненависти и гнева, все, что 

разрушительно воздействует на нее, принимается божественной любовью и сразу же 

само становится любовью. 

Теперь душа соприкасается со всеми событиями изнутри. Остается только ясное 

видение и переживание в присутствии Бога. Если на ребенка Бога нападают, эта 

атака сначала проходит через сердце Отца, в котором ребенок видит, почему он что-

то допускает или не допускает. Таким образом, он бесстрашно относится ко всем 

событиям. 

Эта жизнь позволяет быть полностью преданным Богу, поскольку Он теперь 

живет в ребенке, и все, что происходит с ребенком, на самом деле происходит с 

Богом. Исполнение Его воли теперь является величайшей радостью ребенка. Это 



высшее совершенство на Земле. Достичь этого может каждый человек, который 

действительно этого хочет». 

*   *   * 

Насколько я себя помню, я страдаю от тревожных состояний. Даже будучи взрослым, я 

боялся повседневных дел и встреч. Я искал причину своего страха. 

«Страх имеет разные причины. Часто это страх разочарования, собственной 

непредсказуемости, собственной уязвимости. Но в глубине души это страх души 

перед смертью. Этот страх в той или иной степени присутствует в каждом 

человеке – частично сознательно, частично бессознательно – и использует самые 

разные обстоятельства для разрядки. 

Это обстоятельство вынуждает человека к постоянной активности и 

отвлечению, потому что они маскируют страх. Но именно земное перевозбуждение 

парализует душу и мешает ей поддаться своей божественной сущности, которая 

могла бы вырвать ее из духовной смерти – и, таким образом, из страха. Так 

возникает замкнутый круг, который человек не может разорвать в одиночку. 

Иисус создал для своих детей выход из этой тюрьмы. Их преданность сердца ведет их 

к свободе духа и освобождает от всякого страха. Если ты откроешься любви Бога и 

рискнешь в ней уязвимостью, ты осознаешь, что призрак страха навсегда покинул 

тебя, да, что страх был и остается лишь призраком бренности и смерти». 

*   *   * 

Как можно думать сердцем, да даже смотреть? 

«Глаза сердца не видят плотскими глазами. Это другое видение, потому что 

любовь сердца существует независимо от тела. Сердцем мы смотрим за пределы 

материального мира и видим мир и всю жизнь в их душевном и духовном облике. Этот 

взгляд, это божественное событие в истинном познании, это видение глазами Бога, 

неописуемо любяще». 

Как активировать эту любовь сердца? 

«Свободно и легко сосредоточившись на любящих мыслях об Отце, на области 

материального сердца, открывается доступ к духовному сердцу. В груди становится 

тепло, любовь движется, это движение очень нежное и легкое, как «мягкий, тихий 

шепот», который трогает душу в ее глубине и изливается на нее как теплый поток 

любви. 

Поскольку эта любовь присутствует в сердце каждого человека, она 

соприкасается с ближним, соединяется с собой и увлекает за собой любящего. 

Собственная любовь тогда присутствует в сердце ближнего. Однако в самом смысле 

Бог соприкасается с человеком от человека к человеку, от сердца к сердцу.  

Это не происходит сразу и требует практики, как и все в жизни. Но это лучшая 

из всех медитаций; в тихой любви сердца к Иисусу Христу душа делает наибольшие 

успехи». 



*   *   * 

Спящая искра духа в сердце души зажигается прежде всего в любви к небесному Отцу 

в Иисусе Христе. Однако в жизни веры не всегда доверительная любовь предшествует 

познанию Бога. Именно в мире, где преобладает разум, потребность в познании стоит 

выше детского доверия к Богу. Как можно познать Бога и где его найти? 

«Встреча с Богом может произойти только тогда, когда ему открывают дверь. 

Даже с помощью внешних средств познания понимание Его сущности невозможно без 

открытия сердца. Душа познает и находит Его  

- в природе, во всей жизни, если не приписывать существование слепому року, а 

любящему Богу-Творцу.  

- в чтении божественных откровений. Здесь нужно искренне просить о правильной 

литературе, иначе можно попасть под влияние ложных верований и лживых духов. 

- в тихом разговоре с сердцем, когда мы смиренно просим Отца об освобождении от 

мирского плена, о прощении грехов и о сердце, полном любви.  

- в любви к ближнему, потому что здесь божественная любовь раскрывается и 

проявляется в практических действиях повседневной жизни. 

Если искра любви зажглась в сердце, нужно лелеять и беречь ее, потому что пока это 

еще маленький уязвимый огонь, который может быстро задушить тяжесть мира. 

Ежедневная интериоризация, когда человек обращается к Иисусу Христу в укромном 

уголке своего сердца, отвернувшись от мира, снова и снова разжигает огонь любви, а 

активная любовь к ближнему добавляет к нему подходящие дрова. Смирение – это 

кислород, который позволяет огню продолжать гореть. 

Радость от встречи с божественной любовью теперь постоянно растет. Если 

душа сбивается с прямого пути, Отец помогает ей и возвращает ее в свое сердце. 

Это может происходить часто, но Отец никогда не отдает своего вновь 

обретенного ребенка. Ребенок осознает такую терпеливую любовь и милосердие, 

благодаря чему огонь его любви постоянно получает новое питание. Вскоре любовь к 

возлюбленному превращается в пылающий огонь. В конце концов, душа полностью 

погружается в полное любви сердце Бога». 

*   *   * 

На духовном пути мы постоянно сталкиваемся с рассказами о просветлении и 

расширении сознания – как в восточных религиях, так и у духовно пробудившихся 

людей западного мира. Эти люди свободны от земных привязанностей, они обрели 

свою духовную идентичность. Почему они не осознают свою божественную связь отца 

и ребенка? Почему они не видят путь к сердцу Отца? Почему они говорят об 

окончательной истине и реальности, хотя находятся только в начале пути?  

«Медитативное существование и любовь сердца просвещают разум души. Это 

излучение, в зависимости от мирского влияния и религиозности, приводит к разным 

последствиям. В большинстве случаев человек освобождается от земных ограничений 

и привязанностей. Бремя смерти спадает с него, потому что он видит себя в своем 

вечном и всеобъемлющем существовании – что обычно называется вхождением в 

«Высшее Я». 



Это состояние, вероятно, вызывает постепенное чувство блаженства; однако 

человеческо-божественное существование включает в себя бесконечно больше, чем 

такое ощущение свободы. Этот вид духовности несопоставим с пробуждением в духе 

Христа, потому что в любви к Иисусу Христу происходит объединение Творца и 

творения, Отца и Сына — и именно в этом заключается смысл всего происходящего. 

Затем человек испытывает самосознание Бога и участвует в Его изначальной 

жизненной силе. 

В этом заключается неизмеримая разница между так называемым просветлением 

в смысле восточных традиций и истинным божественным сыновством». 

*   *   * 

Почему многие души из других миров приходят на эту Землю, чтобы обрести 

божественное сыновство, если на своих мирах они также переживают духовное 

развитие, которое ведет их к небесной блаженности? 

«Да, путь в рай существует и через многие другие светила материального 

творения, но путь через эту Землю является самым коротким – и самым опасным. 

Эта Земля – особая планета, потому что здесь находится сатанинский центр, здесь 

бьется сердце зла и лжи. И здесь Бог принял плоть и стал человеком, чтобы 

подготовить прямой доступ в рай. 

Воплощение Бога в Иисусе Христе с вечным откровением Его сердца, а также дух 

сатаны, связанный с миром под названием Земля, делают возможным абсолютное 

противопоставление добра и зла, истины и лжи, которое необходимо, чтобы 

возвысить эту маленькую планету до самого эффективного и ценного инструмента 

спасения бесконечности. 

На других небесных светилах также преобладает свобода воли, однако в зависимости 

от характера их обитателей она ограничена более или менее узкими рамками. Их 

потребность в действии, как правило, находится в рамках своего рода духовно-

инстинктивного разума, питаемого различными аспектами божественных качеств, 

преимущественно мудростью, силой воли, порядком и серьезностью любви. 

Жители звезд, которые проживают и завершают свое существование на своих 

небесных телах, также достигают блаженства, соответствующего их душевному 

устройству, которое готовит им жилище на небесах; но в доме Отца живут только 

те духи, которые последовали за ним на вашей Земле.  

Регулярные посещения небесных духов на всех светилах космоса указывают 

проживающим там обитателям на возможности, которые даны на вашей Земле, но 

также и на преобладающие опасности. По этой причине, по сравнению с бесконечным 

числом космических существ, относительно немногие души осмеливаются 

отправиться в земное забвение. В большинстве случаев народы других светил 

счастливы и довольны своей формой существования и не желают никаких изменений. 

Только сила любви к Отцу и содержащееся в ней стремление встретить Его в Иисусе 

Христе лично и быть с Ним вечно способны выманить их из родных краев в 

неопределенность и смертельную объятия вашего мира. 



Всегда помните: вы живете в самой глубокой долине этого творения. Оттуда ведет 

путь прямо к сердцу Бога, которое было открыто на кресте на все времена и 

вечность. Какая привилегия! Воспользуйтесь этой уникальной возможностью! 

*   *   * 

Почему одни люди рождаются в бедности, а другие – в богатстве? Почему одни дети 

растут в криминальной среде, а другие – в честной? Почему рождаются люди с 

ограниченными возможностями? Почему одних постигает болезнь или несчастье, а 

других – нет? В чем причина всех страданий и всей несправедливости? И главный 

вопрос: почему Бог допускает все это?  

Эти вопросы задаются снова и снова. Теоретических ответов достаточно, но 

удовлетворительного объяснения найти не удается. Объяснение страданий кармой из 

прошлых жизней рассматривает проблему только с одной стороны и не помогает в 

беде. Священнослужители, которые должны отвечать на эти вопросы, также не находят 

просветляющего ответа и беспомощно констатируют: «Пути Господни неисповедимы!» 

или «Бог знает, почему Он все это допускает». В их заблуждении это единственный 

возможный и правильный ответ. Я задаю вопрос о страдании и несправедливости 

духовным братьям и сестрам. 

«Причины происходящего на этой Земле не понятны человеку, 

руководствующемуся разумом, поэтому дать ему объяснение трудно. Однако мы с 

радостью дарим искренне ищущим душам свет в этом очень важном жизненном 

вопросе: 

На первом месте всегда стоит свободная воля человека, которая составляет 

основу его существования во времени и вечности. Эта его свобода остается 

незыблемой при любых обстоятельствах, поскольку она является основным условием 

для свободного возрождения в божественном духе. Осуществление свободы воли 

открыло возможность удаления от Бога и привело человека из его совершенства в 

крайне возможную сферу несовершенного существования. На этой критической 

поверхности царит произвольность безбожной свободы, которая на самом деле 

является пленением. Здесь человек с телом и душой предан своей смерти. 

Хотя в этой крайней неверии и безбожности, благодаря божественной 

вездесущности, присутствует и совершенство, оно не может проявиться без 

активной преданности Божьему духу, да и даже быть воспринято. Только духовное 

пробуждение рождает осознание вездесущего совершенства, которое в конечном 

итоге и в сущности обожествляет все страдания. 

Чем глубже душа проникает в сердце Отца, тем более она осознает пути Бога и, 

следовательно, пути человечества. Здесь становятся явными причины и предпосылки 

самых разных событий во времени и вечности. Здесь можно увидеть, что 

- для воплощения душам почти без исключения доступны только те условия, которые 

существуют в безбожном и полном страданий мире и которые возникают в 

результате свободы воли людей.  



- эмбриональным душам наносится большой вред уже в утробе матери в результате 

неконтролируемого и безудержного полового акта родителей, а также в результате 

беременности, сопровождающейся соответствующими мыслями и поступками.  

- греховные поступки родителей и их предков бросают длинную тень на потомков. 

- влияние демонического мира, которое стало возможным из-за безбожного 

поведения, приносит много страданий и бедствий. 

- Пренатальное существование человека играет важную роль в том, как складывается 

его земная жизнь, и можно увидеть, что было согласовано до воплощения.  

- для своей защиты и духовного развития душа часто нуждается в болезненных 

исправлениях, и кажущаяся произвольность служит инструментом для этого.  

- физическая смерть играет лишь второстепенную роль в процессе человеческого 

существования.  

Здесь проявляется сострадательная любовь Отца и его безграничная готовность 

помочь – и становится очевидным, что почти никто из людей не пользуется ею. И 

здесь можно увидеть цель каждого человека: обретение божественного сыновства. 

В этой изначальной цели скрыто окончательное спасение всей жизни. Исходя из 

этой изначальной цели, действует Бог и действует вся духовная рабочая сила. 

Достижение этой цели безусловно превыше всего, что происходит во времени и 

вечности, и всякая божественная необходимость в действии мотивирована ею.  

Достигнув Божьего сыновства, человек наконец получает понимание всех событий 

своей прошлой жизни. Он осознает, что все, что происходит и происходило с ним и 

вокруг него, было и остается средством для достижения этой благородной цели. В 

совершенстве любви каждое событие, будь то радостное или печальное, служит 

божественной цели; однако это можно увидеть только в свете милости нашего 

Отца».  

Я попросил более подробного объяснения. 

«На поверхности всей жизни царит кажущаяся произвольность и 

несправедливость. Но поскольку жизнь сама по себе имеет божественное 

происхождение, каждое событие проникнуто Духом Божьим — и Он в основном 

всегда творит в нем и из него добро. В совершенстве Божьем все жизни 

переплетаются и образуют совершенный ход всех событий. Если из-за безбожности 

проявляется несовершенство, то это происходит только на поверхности 

материальной идентификации. Если человек живет только для материальных 

интересов, он является неотъемлемой частью материальных событий, в которых он 

подвержен смерти и бренности. Он слеп ко всякой духовной глубине — случайность и 

произвол являются определяющими элементами судьбы. 

Если человек проникает в суть мирской поверхности со всеми ее иллюзиями и 

заглядывает за кулисы кажущегося несовершенства, то чем глубже он смотрит, тем 

больше совершенства он видит в ходе всех событий. Он по-прежнему подвержен 

страданиям земных событий, но, стоя на твердом духовном фундаменте, он видит, 

что все всегда пронизано совершенной любовью Бога». 

Но что делать родителям, чей ребенок был убит или тяжело болен, страдает от сильной 

боли и в конце концов умирает, с таким утверждением?! Для них это означает, что на 



самом деле Бог ответственен за их безымянное страдание... и, как следствие, за все 

страдания на этой земле...! 

«В этом заключается дилемма этого мира. Отступничество от веры ослепило 

человечество — мир стал мрачным, бездонно мрачным. В этой тьме царит хаос. 

Люди беспомощно подвержены смертельным бурям на материальной поверхности. 

Жестокие преступления свидетельствуют об этой духовной слепоте. 

Безбожие — это безбожие. Человек лишен Бога. Бог может помочь только через 

веру в Него. Поскольку истинная вера и любовь к Богу утрачены, возникли 

невыразимые страдания. Это очень печально.  

Можно подытожить так: в безбожном мире царит зло, потому что человечество, 

поклоняясь материи и всем связанным с ней обстоятельствам, стоит на сатанинской 

почве. Таким образом, оно отнимает у Бога право на свои жизненные условия и 

передает его сатанинским силам, которые ведут человечество к дальнейшей гибели. 

Войны, убийства и преступления всех видов стали повседневным явлением. Болезни и 

смерть становятся нормой. Это замкнутый круг. 

Когда человек вступает на божественную почву, он передает Богу власть над 

своей жизнью. Случайность и слепая судьба не имеют места на этом фундаменте. В 

его внутреннем мире царит добро, даже если внешне он находится в аду. Его до сих 

пор несовершенная жизнь становится божественной в преданности любви Отца и 

таким образом искупается. 

Другими словами: все, что человек переживает и совершает в своей 

несовершенности, имеет скрытое и запечатанное божественное ядро. Если человек с 

смирением и доверием предается Отцу, тот принимает на себя грехи и страдания 

своего ребенка, перенесенные его телом и душой, и помещает их в Своем милосердии. 

Тогда в греховных поступках раскрывается божественная любовь, пронизывает их и 

приносит искупление. Таким образом, в конечном итоге все зло становится 

инструментом любви, что, однако, не означает, что зло само по себе хорошо. 

Однако ясное видение этой внутренней и всеобъемлющей совершенности можно 

обрести только через возрождение в Божьем духе, тогда все принципы жизни 

откроются сами собой. 

Однако ни выраженное здесь откровение, ни какое-либо другое не может дать 

окончательного ответа на вопрос о мудрости жизни, и он не открывается даже при 

рождении в Духе Божьем, поскольку мудрость сама по себе бесконечна. Только наш 

Небесный Отец в Иисусе Христе обладает бесконечностью и сам является началом и 

концом всего знания. Он является источником всей мудрости и бесконечным морем, в 

которое впадает вся мудрость. 

Кстати о бесконечности: находясь в материальном мире, человек естественным 

образом мыслит в материальных расстояниях, поэтому он испытывает соблазн 

понять бесконечность в пространственно-временных категориях. Поскольку мы на 

самом деле живем в духовном вселенной, бесконечность в действительности может 

быть понята только духовно. Когда человек входит в свою божественную 

идентичность, он осознает духовное измерение бесконечности. Он понимает, что 



находится в бесконечном пространстве сознания Бога, в котором он, постоянно 

поддерживаемый божественной силой воли, существует как мыслящее существо.  

Для сотворенной жизни этот безграничный космос дает возможность 

бесконечного роста – для Отца, как абсолютного совершенства, роста не 

существует, ибо Он всеобъемлющ и всесовершенен. Однако вечное продвижение его 

детей в любви и мудрости приносит ему совершенно иное блаженство, чем то, 

которое он испытывает в своей собственной совершенности и благодаря ей — по 

этой причине можно говорить о росте божественного отцовского блаженства, то 

есть о божественном росте». 

Благодарю вас за эти объяснения.  

*   *   * 

Опыт показывает: когда человек хочет приблизиться к Богу, сатанинский дух души 

использует мирские слабости и заблуждения, чтобы повергнуть его. Я образно 

представляю себе это так, как будто человек движется вперед по резиновым тросам, 

которые все больше и больше натягиваются. В конце концов, силы воли уже не хватает, 

чтобы оставаться стойким — душа мчится обратно к исходной точке своего греховного 

существования. 

«Так происходит со многими людьми. Но лишь немногие видят это. Для 

большинства этот процесс скрыт, поскольку им не хватает осознания радикального 

пути к Богу и они не рассматривают возможность постоянного самопреодоления. Для 

большинства ошибки и слабости — это вполне нормальные явления, которые 

являются частью жизни». 

Да, но воин Бога видит это иначе. И все же он не в состоянии реализовать свое 

призвание. Таким образом, нет разницы между теоретическим и практическим 

христианином — оба по разным причинам не могут реализовать Бога в себе. Что можно 

сделать в этом случае? Как можно войти в Божий дух в данных обстоятельствах? 

«Есть только один возможный путь. Своя воля должна войти в волю Бога через 

любовь к Иисусу Христу. Только она имеет силу и власть перерезать узы 

привязанности, чтобы свободно принять душу». 

Но ведь именно в любви и заключается проблема! Она жаждет земных удовольствий и 

развлечений – и тем самым связывает свободную волю с материальными 

обстоятельствами всякого рода. Если человек направляет свою любовь к Богу и вначале 

смело идет вперед, скрытые части воли снова оттягивают его назад. 

«Да, путь к Богу действительно может стать замкнутым кругом. Человек 

должен приложить все свои силы, чтобы пройти через узкие врата смирения и 

отдать свою волю. На самом деле это одновременно и отпускание, и захват: отказ 

от любви к себе и одновременное обретение и неотпускание любви Отца. Здесь не 

может быть полумер, потому что нерешительность, как в материальном, так и в 

духовном мире, всегда приводит к провалу замысла. 

Нельзя служить двум господам: миру и Богу. Если человек действительно хочет 

достичь высшего, он должен отдать всё, что удерживает его в душевных низинах. Он 



должен, находясь в мире, покинуть мир, только тогда он сможет взять руку Отца. 

Все остальное – это половинчатые меры, которые приносят мало или вообще не 

приносят успеха. Поэтому ты должен стараться больше, потому что твоя вялость и 

стремление к удовлетворению чувств всегда являются для тебя камнем преткновения 

и никогда не приведут тебя к цели. Аминь, это говорю тебе твой Небесный Отец». 

Последние слова удивили меня, потому что это были слова Отца. Его присутствие 

наполнило мое сердце радостью, потому что оно облегчило мою тоску из-за моей 

постоянной небрежности в любви к Нему. 

*   *   * 

На тему искушения и испытания был дан следующий ответ: 

«Если человек находится в благодати Божьей, он получает духовные дары, 

которые он должен интегрировать в свою жизнь. Они могут быть прочно 

«закреплены» в душе только через повторяющиеся испытания. Однако часто он видит 

только усиливающиеся искушения и думает, что сатана обладает силой, которая 

сразу же уничтожает любой прогресс. Но при более глубоком рассмотрении или с 

более высокой точки зрения приходит понимание, что антибожественные силы 

являются необходимым инструментом. Ведь проявленные духовные дары становятся 

собственностью души только тогда, когда преодолена соответствующая полярная 

противодействующая сила. И это нужно делать не один раз, а снова и снова, чтобы 

укрепить душевные силы, чтобы впоследствии не падать и правильно и справедливо 

нести в себе Божий дух. 

Стоя в этом свете, христианин может использовать искушения и соблазны 

сатанинского духа, сопутствующие низшим инстинктам, как инструмент для 

духовного возрождения. Но если он поддается этой эгоцентричной силе, дух сатаны 

увлечет его в бездну бренности и смерти». 

*   *   * 

Бывает, что в еще не созревшей душе открывается дверь к слову Отца. Тогда оно 

искажается личными взглядами. Эта пища отравлена – кто ее принимает, тот 

заболевает душой. Почему Бог допускает это? 

«Как всегда и везде, здесь на первый план выходит свобода воли, потому что 

только в ней и через нее возможно достижение Божьего сыновства. В свободе своей 

воли каждый человек в рамках своей земной инкарнации может делать и не делать 

все, что он хочет. Это касается как слова, так и дела. И здесь, благодаря безгранично 

действующему совершенству, в кажущемся зле скрыто добро:  

каждый человек находится на своей собственной стадии развития, на которой 

голая правда не достигла бы его или даже могла бы причинить ему вред. Поэтому 

необходимы различные методы духовного представления. Помимо образных 

соответствий, это включает в себя также маскировку божественного смысла 

жизни, соответствующую самым разным душевным уродствам, которые 

проявляются в зависимости от уровня веры. Если человек вступил на правильный 



путь, он постепенно приходит к все более ясному пониманию – истина постепенно 

раскрывается.  

Поскольку существует только одна истина, ее оболочка может быть только 

неправдой. Поскольку неправда не имеет реальности, оболочка в принципе не 

существует или существует только кажуще. Это означает, что человек в 

соответствии со своим духовным потенциалом прозревает обман или ложь, которые 

в конечном итоге растворяются в дальнейшем пробуждении. В конце концов, ему 

открывается сама истина. Таким образом, всякое существование, выпавшее из 

реальности, является истиной, облеченной не-истиной, духом, облеченным материей, 

вечностью, облеченной бренностью, совершенством, облеченным несовершенством, 

волей Бога, облеченной собственной волей.  

В другом смысле искаженное слово представляет собой испытание: останешься ли 

ты действительно последователем Иисуса, если тебе предложат более удобный 

путь? Здесь проявляются искренность и верность. Если человек, руководствуясь 

«истиной», которая ему выгодна, покидает свой первоначальный путь Бога и 

вступает на кажущиеся более легкими и приятными тропы, он не выдержал бы и 

дальнейших испытаний, необходимых для духовного роста, и вернулся бы к 

рациональным структурам мышления. 

Таким образом, Отец использует самые разные средства, чтобы формировать и 

направлять своих детей. Это направление очень многогранно и дальновидно; многие 

процессы, непонятные человеку, проникают глубоко в его загробную жизнь».  

*   *   * 

Конец времен без войн и катастроф, как плавный переход в новую эпоху, был бы не 

только желанием многих верующих людей, но и заветным желанием нашего Небесного 

Отца. Однако в связи с состоянием мира это вряд ли возможно. Лавина тьмы уже 

набрала слишком большую скорость. Население Земли неудержимо мчится к пропасти 

уничтожения. Хотя сатанинские противодействующие силы необходимы для 

укрепления души в духе, но ввиду общего духовного упадка они приобрели такое 

мощное влияние, что божественный образ жизни стал практически невозможен. Если 

бы Отец не предотвратил это падение, человечество было бы потеряно. Почему он не 

сделал ничего против этого раньше? 

«Разве Он не сделал этого?! Разве Он не пробуждал людей снова и снова, чтобы 

обратить внимание мира на его неправильные поступки? И разве Он не делает этого 

и сегодня? Но насколько серьезно воспринимались и воспринимаются предупреждения 

провидцев и пророков? Их всегда либо замалчивали, либо высмеивали как религиозных 

фанатиков, либо даже убивали.  

И разве сам Бог не был на Земле, чтобы открыть глаза и сердца? Но что сделал с 

ним мир? Что он сделал с его учением? Оно было превращено в смертоносное оружие 

фанатичной и жаждущей власти системы и принесло человечеству невыразимые 

страдания!   

Сегодня христианская истина размывается и затуманивается смешением с 

современным гуманизмом и содержащимися в нем философскими и этическими 



взглядами, а также с ложным пониманием терпимости и слепым признанием того, 

что все религии равны. Но прежде всего – смешением с современным гуманизмом и 

содержащимися в нем философскими и этическими взглядами, а также с ложно 

понимаемой терпимостью, слепым признанием того, что все религии равны. 

Хочет ли человечество вообще вернуться к Богу? 

«Кто сегодня еще признает себя душевным существом, ребенком Божьим? Кто 

отрекается от бренных удовольствий материального мира и готов начать вечную 

жизнь в Боге? Кто отворачивает свой взор от мира иллюзий и обращает его к 

божественному отцовскому сердцу? В плену современного духа это невозможно. В 

плену материального мышления, окоченевшего разума, душа не может преодолеть 

пропасть, отделяющую её от Бога, и поэтому добровольное обращение невозможно. 

Теперь мера, установленная Богом, исчерпана. Достигнут предел «досюда и не 

дальше». 

*   *   * 

Как можно совместить неприкосновенную свободу воли с Божьим судом? 

«Как поступают родители, когда их дети слепо мчатся к пропасти? Сначала они 

предупреждают их, чтобы дети сами остановились и повернули назад. Они 

показывают им последствия падения, и чем ближе дети подходят к пропасти, тем 

настойчивее они на них влияют . Однако из уважения к самоопределению детей 

родители не хотят вмешиваться в их свободную волю и применять силу, поэтому они 

не удерживают их. Некоторые прислушиваются к словам родителей и других 

предостерегающих и предупреждающих и останавливаются. Остановившись, они 

видят перед собой смертельную пропасть и теперь сами пытаются привести в 

чувство слепую толпу. 

Но она все ближе и ближе подходит к обрыву, который приведет к верной гибели. 

Пробудившиеся дети и родители встают на пути отступников, но те, опьяненные 

своей тщеславностью и ослепленные самодовольством, толкают и пихают родителей 

и других предупреждающих, шумя, танцуя и поя. Они смеются над всеми 

предупреждениями и злятся и злятся, потому что кто-то стоит у них на пути. 

Родители не видят другого выхода: они хватают детей и удерживают их, чтобы 

предотвратить падение, тем самым вмешиваясь в их свободу воли. 

Так же Бог должен вмешаться, чтобы уберечь человечество от падения в душевную 

смерть. Он долго предупреждал, но его призывы остались и остаются 

неуслышанными. Блаженны те, кто еще сейчас одумался и остановился, их Отец 

примет в свои милосердные объятия и приведет домой. Других же длинная рука Бога 

болезненно коснется, чтобы сохранить жизнь их душ». 

*   *   * 

 

 



Как это понимать: отказаться от собственной воли и принять волю Божью? 

«Из чего состоит и в чем заключается свободная воля? Она заключается только в 

том, чтобы выбрать любовь к миру или любовь к Богу, отдать свое сердце материи 

или божественному духу любви. 

Выбирая мир, человек не испытывает настоящей свободы, а лишь ее видимость. 

Он живет в своем ограниченном мире опыта и мнений; его стремление состоит 

главным образом в том, чтобы вести жизнь, наполненную внешними чувственными 

удовольствиями, признанием и материальной безопасностью. Поскольку он доверяет 

только своему мирскому разуму, он не может обрести истинного познания добра и 

зла. Несовершенство для него является нормой, смертность – кошмаром, он не знает 

духовного мира или, в лучшем случае, может представить его себе теоретически. 

Если он счастлив таким образом и не стремится к вечным сокровищам и 

божественному смыслу жизни, которые не поглощаются бездной смерти, он может 

по своей свободной воле оставаться при этом питании.  

Когда человек вступает на христианский путь, божественный свет дарует ему 

понимание бессмысленности бренных и несовершенных жизненных обстоятельств. Он 

видит, что слепая человеческая воля ведет прямо к краю смертельной бездны. В своем 

постоянном пробуждении он все глубже проникает в сердце своего небесного Отца – 

и вскоре у него остается только одно желание: полностью подчиниться Его 

совершенной воле. В процессе прогрессирующей преданности он полностью 

наполняется божественной любовью, пока, наконец, его несовершенная воля не 

сливается с волей своего небесного Отца – он питается плодами дерева жизни." 

Что же на самом деле такое воля Бога? 

«Она есть все. Все сотворенное, будь то духовное или материальное, является 

волей Бога. Бог хочет, чтобы это было, и это есть. Его воля непрерывно 

поддерживает все существование в материальном и духовном космосе». 

Есть ли разница между любовью-волей и созидательной волей Бога к поддержанию 

бытия?  

«Нет, есть только одна божественная воля, один созидательный источник, одно 

дающее жизнь сердце, одна действительная реальность и истина».  

Это означает, что когда душа входит в волю Бога, она становится участницей 

божественной созидательной силы? 

«Да. Так жизнь является божественной. Это вера, которая движет горы. Это 

живое «Да будет воля Твоя!»  

*   *   * 



Жизнь по Духу 

Молитва 
«И когда молитесь, не 

многословно, как язычники, 

ибо они думают, что будут услышаны, 

 если будут много говорить». 

С точки зрения особенности абсолютной свободы воли и веры, планета Земля 

принципиально отличается от других небесных тел. В то время как здесь нет границ 

между добром и злом, любовью и ненавистью, правдой и ложью, мышление и поступки 

других космических народов проходят по предписанным путям сознания; они живут в 

более или менее определенных рамках и в соответствии с установленными Богом 

законами. В большинстве случаев духовная жизнь для них является такой же 

внутренней потребностью, как дыхание. Поэтому многие из них – на данном этапе 

космической эволюции души – опережают нас в развитии и могут оказать нам 

полезную помощь. 

Чем дальше простирается свобода воли, чем больше независимости от воли Бога царит 

на планете или звезде, тем более пассивно ведет себя дух в сердце души. Это 

обстоятельство создает большую опасность духовного огрубения и ослепления.  

Поскольку на нашей Земле царит принцип безусловной свободы воли и 

вероисповедания, Бог может активно помогать человеку только в том случае, если тот 

открывает для Него дверь своей души. Поэтому молитва является необходимым 

условием для получения надлежащего духовного питания и для того, чтобы Бог мог 

действовать. Тогда Он становится не только Создателем и Хранителем бытия, но и 

заботливым спутником и любящим Отцом. 

Такая молитва требует высокой степени смирения, в которой ребенок признает, что 

ему нужен его Небесный Отец, чтобы перейти от смерти к жизни. 

*   *   * 

Как нужно молиться? 

В зависимости от того, на каком этапе развития находится человек, существуют 

различные формы молитвы. В принципе, слова, обращенные к Богу, достигают своей 

цели только тогда, когда сердце резонирует с ними. Молитвенные формулы, которые в 

религиозных церемониях чаще всего бездумно повторяются, имеют в лучшем случае 

эффект самогипноза, они даже не касаются края одежды Отца. 

Проникновенные молитвы обычно возносятся в бедственном положении. Как 

правило, это просьба об облегчении страданий и боли или о помощи в безнадежной 

ситуации. Если беда заставляет открыть сердце, мольбы достигают сердца Отца; в 

зависимости от интенсивности преданности, духовные силы могут оказать помощь. 



Даже если это не всегда сразу очевидно, запускаются процессы, которые рано или 

поздно свидетельствуют о Божьем благословении.  

Свободная молитва сердца, не вызванная душевными или физическими 

страданиями, уже имеет более сильное воздействие. Это может быть просьба о 

божественной помощи для искреннего и правдивого намерения, но в основном это 

искренняя просьба о руководстве и защите во всех жизненных ситуациях. Детская 

благодарность также является молитвой и радует душу близостью к Богу. Радость Отца 

безгранична, когда ребенок ищет с Ним любовного общения и строит свою жизнь 

вместе с Ним. 

Также и молитва заступничества за ближнего и за всю Землю, произнесенная с 

сердечной смиренностью, привлекает светлые духовные силы. Она дарует страдающим 

исцеление и стойкость и открывает заблудшим душам путь из греха и смерти – в этом 

мире или в ином, это не имеет значения. Поводом для такой молитвы всегда является 

милосердная любовь Отца, которая трогает сердце, принадлежащее Ему. 

Молитва, которая несет дитя Божье в объятия Отца практически со скоростью 

света, – это искреннее доверие ко всем судьбоносным обстоятельствам, будь они 

сладкими или горькими. Здесь оно видит, что все, что с ним происходит, сначала 

проходит через сердце Отца. В этом свете оно также видит, как следует вести себя в 

соответствующих ситуациях. Эта молитва открывает ему дверь в сознание 

божественной безопасности. Благодаря этому искренняя молитва сердца приобретает 

гораздо большее значение, потому что она действительно оживает. В этом 

доверительном единении отца и ребенка рождается истинная вера, в которой сгорают 

последние искры сомнений и рождается самая совершенная из всех молитв: 

духовное возрождение. Здесь уже нет изолированной молитвы. Здесь сердце души 

бьется в ритме любви Бога, здесь разъединенная любовь снова находит друг друга и 

сливается воедино; сердце ребенка и сердце Отца становятся одним сердцем. 

Это соединение души-невесты и Бога-жениха является вечной и истинной 

молитвой любви. Только для этой молитвы был создан человек. 

*   *   * 

Если вы ощущаете в себе легкое влечение к Божьему духу, но в молитве еще не 

чувствуете любви к Отцу, не нужно беспокоиться. Поскольку божественная любовь 

исходит из духа сердца, она не обязательно ощутима и понятна в начале духовной 

жизни. Здесь нужно делать один шаг за другим.  

Первые молитвы, рожденные разумом, являются, так сказать, слепыми и кажутся 

бессильными. Человек не видит, куда уходят его слова, и не знает, доходят ли они куда-

нибудь. Но Отец слышит искреннюю и честную молитву и точно знает, кто серьезно 

просит о спасении и близости к Богу. Постепенно Он одаривает слова ребенка любовью 

и осторожно притягивает его к своему сердцу. Здесь молитва постоянно питается 

светом и любовью; она растет – как и сам молящийся – от новорожденного, 

нуждающегося в помощи, до самостоятельного взрослого человека и развивается при 

постоянной верности, как описано в предыдущем тексте. 

Однако каждый человек может всегда и везде практиковать молитву любви к 

ближнему. Делать добро нуждающимся и обездоленным ближним, служить им по 



лучшей совести, прощать грешников – все это молитвы, угодные Богу. Они постепенно 

наполняют душу божественной любовью и открывают ей врата в Царство Небесное.  

*   *   * 

Небесный Отец испытывает большую радость, когда Его дети доверяют Ему всё, 

обсуждают с Ним свои самые сокровенные тайны, открыто признаются в своих 

страхах, ошибках и слабостях и искренне просят совета и поддержки. Ему доставляет 

радость проявлять к ним Свою любовь и заботу в ответ на их доверительные просьбы и 

помогать им в любой момент и в любой жизненной ситуации.  

Самая большая радость Отца – это когда его дитя в этих встречах осознает, 

насколько он любящий; да, здесь открывается, что Бог не только кроткий и бесконечно 

терпеливый, но и смиренный в своей самоотверженной любви. Эта тайна его 

сокровенного сердца была открыта всему миру в его пленении и распятии, но эта 

жертва во многих случаях была истолкована как слабость. 

Человек, который обретает Бога в Его безмерной отцовской любви, испытывает не 

мирскую, преходящую радость, а вечную божественную радость. Невозможно 

представить себе, какое блаженство заключено в принятии возвращенного ребенка в 

божественное отцовское сердце. Здесь человек находит исполнение всех своих 

желаний, он вступает в вечную жизнь, в страну мира и любви – свой окончательный и 

истинный дом. 

*   *   * 

Молитва перед едой  

В наше время пищевая промышленность практически подает нам яд на тарелке. 

Продукты питания в супермаркетах содержат вредные для здоровья ингредиенты и в 

таком виде фактически являются легализованными средствами эвтаназии. 

Рафинированный сахар является медленно действующим ядом и вызывает 

всевозможные заболевания. В гастрономии в основном используются готовые 

продукты, содержащие всевозможные химические вещества, которые в долгосрочной 

перспективе разрушительно влияют на организм. То же самое относится как к 

зараженным пестицидами и генетически модифицированным продуктам, так и к 

кормлению животных антибиотиками; здесь человек вмешивается в божественный 

порядок и запускает разрушительные процессы, которые вскоре выходят из-под 

контроля. 

Сравнительно немногие люди питаются экологически чистыми продуктами, 

причем в случае импортных продуктов не всегда известно, какие критерии были 

применены для сертификации. Кроме того, даже биологически чистые продукты не 

свободны от загрязнения химическими осадками. 

По этой причине молитва перед едой стала необходимостью. Если перед едой с 

уверенностью просить Отца благословить пищу и питье, то это произойдет. Прием 

пищи не наносит вреда человеку, а укрепляет его. Искренняя благодарность сердца 



после еды углубляет смирение души и дарует ей глубокую связь с Дарителем всех 

даров.  

Это не означает, что нужно молиться, а потом предаться обжорству, это было бы 

искушением Бога. Нужно питаться разумно, потому что чрезмерное питание укрепляет 

связь души с телом и мешает ее развитию. «Еда и питье держат тело и душу вместе!» – 

это верно в том смысле, что пища и питье поддерживают жизнь души в теле, но, к 

сожалению, эта мудрость стала поводом для безудержного обжорства. Важно найти 

здоровый баланс между душой и телом ( ), при котором душа может в любой момент 

отделиться от тела и свободно обратиться внутрь себя.   

Если человек своим правильным образом жизни соединился с Божьим духом, все 

его поступки становятся молитвой. Присутствие Отца очищает и благословляет все, что 

принимает его дитя, все, что оно говорит и делает, и все, с чем оно сталкивается. 

*   *   * 

Молитвы, произносимые наизусть, имеют ценность только в том случае, если душа 

сопереживает им с детской любовью. Короткая молитва или искреннее сердце, ищущее 

слова, тысячу раз дороже Отцу, чем заранее подготовленные слова и исповедания без 

силы веры. 

* 

Мое время в Твоих руках, теперь я могу быть спокоен, спокоен в Тебе. 

Ты даешь безопасность, Ты можешь все изменить. Дай мне твердое сердце, укрепи его 

в Тебе. 

* 

Дорогой Иисус, я хочу встретить Тебя во всех людях. В любящем ближнем Ты 

показываешь мне Свою любовь и доброту, в грешнике Ты показываешь мне мои 

ошибки и слабости. 

Укрепи меня в вере в Тебя. Помоги мне преодолеть мои недостатки, преодолей их во 

мне и со мной, потому что без Тебя я ничего не могу. 

Пожалуйста, возьми меня за руку и покажи мне Свою любовь, чтобы я всегда мог 

действовать в ней и из нее. 

Чтобы я мог всем сердцем сказать: 

Да будет воля Твоя. 

* 

Дорогой Отец, пожалуйста, дай мне сердце, наполненное любовью к Тебе, освободи 

меня от моей земной несовершенности и тьмы.  

Возьми мою жизнь в Свои руки, чтобы я нашел Тебя в себе и узнал себя как дитя Твое. 

* 

Дорогой Отец, дай мне 

шагал Твоими стопами, 

давал Твоими руками, 

своими ушами слышу,  



вижу Твоими глазами, 

говорил Твоими устами 

и любить всем сердцем всю жизнь.  

Это можешь дать только Ты, дорогой Отец. 

* 

Отче наш, сущий на небесах, 

да святится имя Твое,  

да придет Царствие Твое, 

да будет воля Твоя 

на земле, как на небе.  

Хлеб наш насущный дай нам на сей день, 

и прости нам наши долги,  

как и мы прощаем нашим должникам.  

Не введи нас в искушение 

(которые мы сами вызвали своей греховностью, но которым мы не можем 

противостоять в нашей слабости), 

но избавь нас от лукавого.  

Ибо Твое есть Царство 

и сила, и слава 

во веки веков. 

Аминь  

*   *   * 

 



Восход солнца - пробуждение 
«Только пробудившись, ты понимаешь, 

что ты спал». 

Когда спящий просыпается, он все еще находится под властью своей 

бессознательности, колесо привязанности продолжает вращаться еще некоторое время. 

Начинается борьба между бодрствованием и сном, между днем и ночью, между 

жизнью и смертью. Пробуждение становится экзистенциальным вызовом.  

Но в конце концов человек выберется из своей открытой клетки смерти, потому что 

он больше не может идти по пути вчерашних ран. Восходит духовное солнце, 

наступает вечный день, начинается новая эра, в которой человечество познает себя и 

переживает свою истинную реальность и идентичность. В преданности божественной 

любви оно становится самосознательным чадом Божьим.  

Я испытываю это в свете восходящего солнца. В нем я пишу пробуждающие слова 

дня, зная: пробуждение означает смерть. Тот, кто пробуждается, умирает для сна. Без 

смерти ночи нет рождения дня. 

*   *   * 

Зимнее семя сеется осенью, затем зимует в холодной земле, чтобы весной начать 

прорастать в теплых лучах солнца и в конце концов появиться на свет как растение, 

обогащающее мир. То же самое и со словами, которые Иисус Христос 2000 лет назад 

вложил в душу земли. Теперь холодная зима прошла, духовное солнце пробуждает 

заключенную в себе божественную жизнь, которая провозглашает любовь, истину и 

второе пришествие Иисуса Христа.  

Как в дальнейшем под теплыми и дающими свет лучами естественного солнца 

пробуждается вся земная природа и повсюду можно увидеть разнообразное цветение, 

так и духовное солнце дарит красочное и радостное разнообразие духовного роста. 

Подобно цветам, которые радуют зрителя великолепием своих цветов и форм, в саду 

души прорастают самые разные мысли любви Бога. В соответствии с вкусными 

плодами природы, дерево жизни предлагает духовные плоды, питание которыми 

утоляет жажду сердца по божественной жизненности. 

Но есть и сорняки, которые, влюбленные в себя и безжалостные, заглушают все 

истинное и доброе ложью и злобой. И есть плоды ядовитых растений, проросшие из 

семян сатаны, которые несут в себе смерть.  

В лучах любви духовное пробуждение весны будет быстро продвигаться вперед, как 

это дарят нам каждый год материальные соответствия. Кроме того, сейчас и в 

ближайшем будущем появятся невиданные доселе духовные плоды, которые помогут 

голодающим и жаждущим небесной пищи обрести невообразимое познание. 

Но только тот, кто откроет глаза, увидит эти плоды и сможет насладиться ими. Тот, 

кто держит глаза закрытыми, умрет от голода или будет питаться ядовитой пищей и не 

доживет до дня спасения. 



*   *   * 

Как пробудиться? Сначала нужно признать, что ты спишь. Поняв это, попроси 

небесного Отца пробудить тебя от мертвого сна – с верой в то, что это возможно. Затем 

нужно постоянно направлять взгляд на любовь Бога и побуждать сердце к молитве. 

Нельзя ослабевать, потому что пробуждение — это процесс, и не нужно стыдиться, 

если часто возвращаешься к прежней жизни во сне. То, от чего не можешь отпустить, 

что кажется непреодолимым препятствием, нужно усердно и настойчиво просить 

помощи у Отца, чтобы освободиться. Так можно хорошо умереть, чтобы пробудиться. 

Но без искренней любви к Иисусу Христу это невозможно. И если вам это трудно, 

нужно снова и снова просить об этом. Отец исполняет каждое искреннее желание 

любви, даже если иногда заставляет своего ребенка немного подождать, чтобы 

проверить его верность и серьезность. 

Затем наступает окончательное пробуждение: когда ребенок может глубоко 

вглядеться в любовь Бога, когда он испытывает бесконечное терпение Отца, когда он 

чувствует, как сильно Он желает спасения и освобождения своего ребенка, он 

превращается из духовно слепого мечтателя в зрячего Божьего человека. 

*   *   * 

Грязь души 

Ночью по стеклам окон невозможно определить, загрязнены ли они и насколько. Даже 

при тусклом свете на стеклах не видно много грязи. Но когда становится светло и 

солнце светит через стекла, грязь становится хорошо видна. Каждая полоса, каждая 

пылинка становится заметной — это некрасивый вид. 

Наши души похожи на оконные стекла. В ночи неверия мы не видим грязи в наших 

душах. Но когда наступает свет, становится видна каждая загрязнение. Для 

пробуждающегося человека это нелегко, и сначала он подвергается всему своему 

греховному поведению. Это истинное самопознание унижает его и заставляет 

преклонить колени перед Богом, чтобы просить Его помощи, чтобы произошло 

очищение.  

Отец и дитя теперь вместе начинают очищать душу. Они очищают и полируют день 

и ночь, и их внутреннее сияние становится все более светлым и прекрасным, пока, 

наконец, солнечный свет не освещает все комнаты чисто и ясно. Затем отец сам 

поселяется в доме своего ребенка, благодаря чему тот сияет небесным блеском и сам 

становится солнцем, которое освещает и озаряет дома душ в округе.  

*   *   * 

Восход солнца 

В мире духовного заблуждения только разум светит своим ложным светом на 

небосводе души. Человечество считает эту теневую жизнь единственно возможной 

основой существования. Оно живет в вере, что существует только ночь (разум), и 

отрицает день (дух Бога).  



Символом мирового разума является холодная луна, которая своим заимствованным 

светом может немного осветить земную тьму, в которой в лучшем случае можно 

разглядеть смутные очертания. 

Но что такое ночь по сравнению с днем? Что такое холодный, мертвый лунный свет 

по сравнению с согревающими лучами дающего жизнь солнца? Солнце, символ 

божественной любви и мудрости. Когда солнце истины появится на горизонте, день 

прогонит ночь, а луна поблекнет, многие закроют глаза, повернутся и будут 

продолжать спать, чтобы и впредь служить своей смерти. Они убегут в бездну своих 

иллюзий, где и впредь смогут предаваться своим бессмысленным мечтам, вдали от 

божественной истины и жизни. Это мир, который они сами создали и который они 

любят превыше всего.  

Когда человек пробуждается, духовный восход солнца приносит ему радость и 

блаженство. Он осознает, что тепло солнца и тепло его сердца исходят из одного 

источника. Он понимает, что свет нового вечного дня и свет его сердца – это, по сути, 

один и тот же свет, потому что всеобщее восходящее духовное солнце также находится 

в его сердце, даря ему жизнь. 

*   *   * 

Только пробудившись, можно увидеть, насколько темно было на самом деле в сне 

души, просто этого не замечали. Духовная смерть была скрыта всеми земными 

отвлечениями и удовольствиями, или же ее не признавали как таковую, поскольку 

безбожную деятельность ума уже считали дневным светом.  

Конечно, временные переживания приносят нам удовлетворение и счастье. Но в 

мире видимостей и бренности радость также подвержена полярности, она уже несет в 

себе страдание смерти и скорби. Все, что дает земля, она забирает обратно. Это цена, 

которую мы платим за пребывание в земном интернате. На земле нет счастливого 

конца.  

Однако есть путь, который выводит нас из долины слез. На этом пути наши долги уже 

оплачены. Его имя – Иисус Христос. Вместе с Ним мы выходим из болота земного 

стремления к удовлетворению и находим счастье и радость в любви к истинной 

духовной жизни. Прекрасно то, что теперь и наши мирские переживания свободны, 

потому что мы совершаем их под руководством нашего Небесного Отца. 

Только теперь жизнь такая, какой мы всегда ее хотели: без страха и забот, 

наполненная светом и любовью. Это истинное блаженство, это счастливый конец в 

свете вечной любви. 

*   *   * 

Истина – это солнце. Она – источник всей жизни, она – безграничная творческая сила и 

созидательная энергия, а значит, основа всякого существования. Это солнце посылает 

свои лучи во все стороны Вселенной, оно образует мост к свободе, по которому 

каждый человек может пройти благодаря своей любви.  

В начале духовной жизни солнце видно только издалека, но в этом видении человек 

уже стоит на его луче, первый шаг сделан. Чем дальше он продвигается, тем ярче 



становится в его сердце, тем яснее и откровеннее он может познать истину и постиг . 

Становится очевидным, что это солнце – чистейшая и всепроникающая любовь, и что 

Бог, любовь и истина в сущности неразделимы.  

Когда достигаешь солнца, только тогда начинается настоящая жизнь. Полный 

радости, отец берет своего ребенка на руки и прижимает его к груди. И на всю вечность 

он сможет черпать из этой любви, перед ним откроется божественная жизнь, он будет 

все глубже проникать в духовное солнце, в солнце вечной любви. 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Духовная жизнь — душевное и духовное возрождение 
Отец говорит: 

«Если ты отдашь Мне свою жалкую жизнь 

Я дам тебе Мою совершенную жизнь». 

Божественная жизнь не имеет ничего общего с опьянением земного бытия. Даже если 

ты веришь, что живешь как гражданин мира, это смерть, которая ослепляет тебя в 

блестящем одеянии материи и обманывает тебя иллюзией жизни. Однако это ложь 

мира как такового.  

Быть брошенным из стороны в сторону своими чувствами, как лодка на бурном 

океане, и всасывать в себя все удовольствия бренности, как полип, – это не жизнь, 

которая может обрести бессмертие. И даже если стремление к максимальному 

материальному удовлетворению считается нормой, для прозревшего человека это 

иллюзия. Он видит людей в их слепой суете как игрушки разрушительных сил, пока 

они не встанут на твердую духовную почву, держась за руку Бога.  

Жить по-настоящему означает идти по водам миров душ и быть хозяином над 

преобладающими волнами чувств и бурными страстями. Истинная жизнь не знает 

укола смерти, потому что она вечна и бессмертна. Жить по-настоящему означает 

рассматривать мир как инструмент для удовлетворения духовных стремлений и 

находить мир, независимо от всех внешних обстоятельств, через преданность 

божественной любви.  

Жить по-настоящему означает соединиться с Богом уже здесь, на земле. Это 

величайшее приключение человеческого бытия, которое делает возможным то, что 

кажется недостижимым и невообразимым: жить в доме нашего Создателя и Отца 

Иисуса Христа во веки веков.  

*   *   * 

На христианском пути мышление сводится к сути каждой ситуации. Бесполезное и 

лишнее отпадает. Земные события становятся отражением душевных и духовных 

процессов. Разговоры о других, а также пустая болтовня, наполненная банальностями, 

обременяют душу, и все труднее становится вступать в поверхностные беседы. Только 

из сострадания к ближнему Божий ребенок участвует в этом. Если оказывается, что 

кто-то жаждет духовной пищи, разговор осторожно направляется в соответствующие 

области, но никогда не навязывается ближнему. Здесь уместна терпимость, чтобы 

уважать уровень веры ближнего.  

«По любви узнаете их!» — говорит Иисус Христос. Там, где царит бескорыстная 

любовь, присутствует Бог. Там, где из корыстных побуждений разжигают страхи и 

пытаются убедить в радикальных взглядах, царит тьма. Любовь, кротость и терпение — 

главные качества детей Божьих. В них обитает Отец. 

*   *   * 



В процессе духовного пробуждения человек все чаще встречается с окружающим 

миром на уровне сердца. Тогда порой бывает трудно надолго погрузиться в мир речи. 

Слишком много слов, далеких от реальности, прерывают внутренний контакт и 

привязывают сознание к поверхностности . К сожалению, многие «религиозные» люди 

тоже постоянно говорят о пустяках. Если бы они имели терпение дождаться, пока из их 

сердец поднимутся божественные мысли, могло бы произойти быстрое изменение 

структуры души, что открыло бы возможность духовного роста.  

Когда пробудившиеся в духе встречаются, в одно мгновение и в объятии уже 

сказано многое. Они узнают друг друга в своих совпадающих сферах, то есть в своих 

сердцах, даже если они никогда не встречались на земле. Их мысли и слова исходят из 

одного и того же источника, как и их жизнь и любовь. Это событие вызывает 

интенсивное чувство общности у всех чувствительных присутствующих. 

Общение ангелов еще более интимное. Каждое их слово – это исполнение, это 

гармоничный созвучие в божественном свете любви. Однако интенсивность ощущения 

их присутствия зависит от духовной открытости и индивидуального состояния любви 

присутствующих людей. 

*   *   * 

Если жить с сердцем, горящим любовью, то возникает желание обнимать людей без 

разбора. Конечно, в материальном существовании это невозможно. Теперь хорошим 

упражнением будет перенести свою еще связанную с телом чувственность на духовный 

уровень и укрепить ее в виде душевного объятия в божественной любви, чтобы она 

могла дальше развиваться и соприкасаться с ближним.  

Как правило, мирской человек не чувствует божественного дуновения любви в 

физическом и/или душевном объятии. Он пленен своими условностями, которые 

плотно закрывают дверь для принятия Божьей любви. Но даже если такое 

прикосновение не воспринимается сознательно, оно остается в душе. И однажды 

небесное семя прорастет и станет светом в духовной тьме, открывающим возможность 

пробуждения. 

Так же действуют и молитвы заступничества, произнесенные с любовью, и 

возложение рук во имя Иисуса. И даже если душевные или физические страдания не 

исчезают сразу, тот, кто получает лечение, получает длительное прикосновение Бога и 

тем самым становится богатым благословенным.  

*   *   * 

Духовные ценности нельзя удержать. Мысли из сердца духа пронзают душу, как 

молнии, и в момент проявления явно и отчетливо предстают перед глазами. Но в 

начальном пробуждении впечатления быстро исчезают. Поэтому на этом этапе есть 

склонность запоминать и записывать полученные знания, что вполне разумно. 

Когда человек глубже проникает в духовное существование, он учится постоянно 

поддаваться божественным откровениям, чтобы мгновенно жить ими и действовать в 

соответствии с ними. Это еще не касается повседневных действий, связанных со 

временем, таких как соблюдение сроков и договоренностей или рабочие процессы. Но 

и эти действия обожествляются через преданность всепроникающей любви Отца, 



которая превращает все временные и преходящие события в свою вечную 

собственность.  

Если произошло духовное рождение, человек живет, так сказать, постоянно в 

присутствии необходимых в данный момент знаний. Божественный источник 

непрерывно дарует мысли, необходимые в данный момент, чтобы действовать в 

соответствии с истиной. Это совершенное переживание содержит гораздо больше, чем 

временное мышление, потому что его содержание является сущностным и 

всеобъемлющим: в зависимости от степени просветления, область знания раскрывается 

более или менее целостно и непосредственно в своей первоначальной истинности. 

Здесь не происходит никакого обучения, скорее это вечное созерцание творческой 

реальности. 

*   *   * 

Бодрствование во сне 

В соответствии с его духовным прогрессом ночные сны Божьего дитя становятся все 

более ясными и рисуют прекрасные картины загробного обиталища. Однажды ночью 

оно просыпается, пока его тело спит. «Ой! Что теперь происходит?!», — думает оно. 

Теперь связь души с телом ослаблена настолько, что она может отделиться от него в 

любой момент. Сновидное погружение спящего в подсознание превращается в 

бодрствующее самосознание. 

На этой стадии в душе уже царит божественный порядок. Ее причины и бездны в 

значительной степени очищены и находятся в свете. Человек осознает свои внутренние 

пространства – он чувствует себя бессмертным духовным существом. Только теперь 

можно говорить о самопознании.  

В конце концов, он будет все чаще просыпаться, пока его тело спит. Как духовное 

существо, он выполняет загробные действия, одновременно находя в сферическом доме 

отдых от земных задач. Здесь много объятий и живого общения с братьями и сестрами, 

а также, в зависимости от интенсивности любви к Иисусу Христу, встреч с ним.  

Но активный дух сердца дарует пробудившемуся во «сне» не только взгляд на его 

потусторонний мир, но и пророческие видения – как своего собственного будущего, так 

и будущего Земли, – которые Отец с удовольствием толкует ему в последующем 

размышлении. Когда человек, наконец, полностью рождается в своем духе, он 

позволяет своему телу заснуть в сознании. Днем и ночью он теперь является активным 

обитателем двух миров – этого мира и мира загробного, Земли и Неба.  

(Примечание: не все пробудившиеся духовно люди испытывают бодрствование во сне 

и/или ясно и отчетливо помнят свои ночные переживания. Однако на следующий день 

в душе остается ярко ощутимое послевкусие блаженных событий, которое может 

привести к желанию покинуть тело. Я интенсивно испытывал эту тоску по смерти. 

Духовная тоска по дому иногда длилась несколько дней, но я не считал эту боль 

неприятной, поскольку она одновременно наполняла меня чудесным чувством 

загробной безопасности). 



*   *   * 

Духовное и ментальное возрождение 

Духовное возрождение не связано с какой-либо конкретной религией. Независимо от 

какого-либо представления о Боге, дух сердца уже пробуждается благодаря 

предродовой подготовке и/или любящему образу жизни. Он просвещает душу в 

соответствии с ее индивидуальным культурным и религиозным характером. Он дарует 

ей глубокое познание и понимание божественного бытия. Однако в результате свободы 

воли возможно повторное разделение души и духа – неразрывное соединение еще не 

произошло. 

Если человек всем сердцем и душой является христианином, Отец постоянно 

приближает его к себе. При этом дитя Божье все больше и больше осознает, насколько 

оно любимо своим Небесным Отцом, и в конце концов не может и не хочет ничего 

другого, как полностью отдаться этой любви, благодаря чему оно безвозвратно входит 

в Дух Божий: христианин духовно возрождается. 

*   *   * 

Под воздействием Божьего духа человек все чаще уходит в свое сердце, идентификация 

с материей заметно исчезает. Части души, связанные с телом, которые в соответствии с 

текущим уровнем развития населения Земли в большинстве случаев освобождаются 

только в дальнейшем продвижении в загробном мире, в основном уже освобождаются в 

земной жизни — человек радуется своей естественной полноте. 

Его разум просветлен, земные потребности больше не подавляют божественную 

искру в сердце. Он имеет представление о духовных отношениях, он находится в 

контакте с потусторонним миром. Бессмертие является его собственностью. Он 

духовно возрожден. 

В дальнейшем христианин в любви к своему небесному Отцу может достичь 

полного соединения со своим изначальным Божьим духом, который в конце концов 

пронизывает его и наполняет навечно. Тело, душа и дух образуют тогда гармоничное 

единство. Если кто-то действительно реализовал свое предназначение, это называется 

духовным возрождением. 

Это возрождение имеется в виду в религиозных писаниях, смысл которых, однако, был 

неправильно истолкован слепым духовенством или искажен для осуществления власти, 

и был и остается столь же слепо принятым многими духовными искателями. 

Буддийское учение о колесе перерождения также не соответствует реальным земным 

условиям.  

Из-за этой ошибочности возрождение в духе было низведено до так называемого 

учения о реинкарнации. Реинкарнация не означает повторное рождение души в 

качестве человека на этой Земле. Скорее речь идет о вхождении человеческой души в 

дух своего сердца, чтобы затем, обожествленная, вернуться в существующее тело, 

которое также обновляется во время этой реинкарнации. 



(NB: если бы все люди постоянно перерождались на этой Земле, то из-за роста 

населения мира произошло бы постепенное увеличение числа воплощенных существ, 

но эволюционное дело спасения с окончательным воплощением в человеческом облике 

духов, окоченевших в твердой материи, было бы невозможно. Для них нужно место на 

Земле. Есть отдельные души, которые по призванию часто воплощаются или даже 

путешествуют по эпохам этого мира, но, как правило, человек живет только один раз в 

земном теле. 

В случае всеобщего космического перерождения люди других светил проводят 

свою жизнь на все более высокоразвитых мирах, пока их состояние не позволит им 

войти в небесные сферы. Только на этой Земле есть дверь с прямым доступом не 

только в небесные миры, но и в дом нашего Отца в Иисусе Христе).  

*   *   * 

Мировой разум никоим образом не может представить и понять, что происходит с 

человеком, который искренне следует христианским путем, и что происходит внутри 

него. Если Отец серьезно относится к ребенку, а ребенок серьезно относится к любви к 

Отцу, происходит божественная метаморфоза.  

Сначала это происходит в тайне, здесь закладываются основы, здесь готовится 

преобразование. В конце концов, божественные качества всплывают из глубин 

сознания, так что человек все больше и больше удивляется тому, что на самом деле 

происходит: Бог поселяется в нем, хотя он все еще пребывает в несовершенстве. Но 

именно здесь начинается и совершается чудо преобразования. Только в присутствии 

Иисуса возможно полное исцеление, только в понимании божественной любви 

грешник обретает свою данную Богом идентичность. 

Иногда он чувствует себя немного странно, потому что теперь он уже не тот, кого 

знает. Его самоощущение и восприятие окружающего мира меняются. Он чувствует, 

что с ним и в нем происходит нечто невероятное: Отец открывает свое сердце в сердце 

своего ребенка и проникает в его душу изнутри. Это возрождение в Духе Божьем – 

цель как каждого отдельного сотворенного существа, так и всего творения в целом. 

(Примечание: так же, как на всех планетах и светилах космоса разнообразные 

способности и таланты позволяют людям помогать друг другу и проявлять любовь к 

ближнему, так и индивидуальные духовные возрождения включают в себя самые 

разные черты Бога: разные таланты и склонности приводят к разным состояниям 

совершенства в зависимости от преобладающих божественных качеств. Это также 

делает возможной любовь к ближнему, действующую на небесах, так что дети Бога 

могут дарить друг другу свои небесные таланты). 

*   *   * 

В отличие от неверующего, который подчиняет свое существование неизвестной 

судьбе, пробудившийся человек имеет истинное понимание и всеобъемлющее 

осознание всех событий во времени и вечности. В божественном свете он видит земные 

и загробные условия и связанные с ними последствия – при этом в соответствии с 

идентичностью своей души. 



Он с уверенностью смотрит в глаза смерти: «Приди, сладкая смерть! Чем ты 

хочешь меня напугать? Ведь я живу духовно. Ты забираешь только одежду души – она 

принадлежит тебе, ты имеешь на нее право, и это хорошо. Но ты можешь оставить себе 

только свою долю, а жизнь, заключенная в ней, будет возвращена мне для вечной 

памяти о земном существовании». 

Что значат преходящие удовольствия перед лицом божественной жизненности и 

реальности! Это не просто слова, человек теперь полностью осознает вечную жизнь. 

Таким образом, он уже существует здесь и сейчас в двух мирах. Теперь он осознал 

истинный смысл и цель не только своего земного, но и своего космического духовного 

существования: духовное возрождение через возвращение в сердце своего небесного 

Отца. Невыразимое чувство безопасности – это его счастье, его сознание наполнено 

миром и радостью в измерении, непостижимом для человеческого разума. 

*   *   * 

Божественные качества обитают в человеке. Новая жизнь наполняет его небесным 

миром и невиданной доселе свободой сердца. Все чаще любовь берет верх и управляет 

мыслями души, которая теперь, в конечном счете, преклоняется перед престолом Бога.  

Но христианин еще не совершенен. Чтобы осуществить духовное рождение, Отец 

должен иногда отступать, чтобы проверить верность своего ребенка. Эти испытания 

индивидуальны, как по своему характеру, так и по интенсивности, в зависимости от 

взаимодействия предыдущего образа жизни с соответствующей структурой души. Они 

обусловливают уничтожение земных желаний, которые затем помещаются в могилу 

(разложения) и, в конечном итоге, воскресшие из мертвых, очищенные, возвращаются к 

душе. 

Но вдруг Божий дух полностью открывается в сознании: «Это же ты!» – удивленно 

говорит ребенок отцу – и сразу же: «Ты живешь во мне, думаешь и действуешь! Это 

уже не я живу, а ты живешь во мне! И в этом сосуществовании мы совершенно едины, 

одна любовь и одна жизнь!» 

Теперь духу и душе нет пределов. Возрожденный человек полностью свободен, 

потому что во всем своем творчестве он действует божественно. Но это не значит, что 

Бог больше не является для него противоположностью, скорее он вступает в небесный 

брак с Иисусом Христом. В этом союзе любви душа невесты может действовать 

совершенно самостоятельно. Но она по-настоящему счастлива только тогда, когда 

совершает свои поступки рядом со своим божественным женихом. И он тоже хочет 

полностью разделить себя со своими душами-невестами и дарить им все, что он сам 

имеет и чем он является. 

*   *   * 

Духовно возрожденный человек является правителем своего духовного мира. Его 

внутренняя жизнь протекает в свете истины. В нем и через него может проявиться 

только добро и истина, потому что божественный свет не допускает тьмы. В любви к 

Отцу он видит, как из его сердца поднимаются чудесные мысли, наполняя его 

невыразимой радостью и небесным миром. Теперь человек полностью восстановлен, он 



божественно жив. Но он все еще привязан к своему телу, не должен покидать его, 

потому что теперь он является откровением Бога в мире видимости и смерти.  

Только когда дитя Божье выполнит свою задачу, оно сбросит тело, как изношенную 

одежду, и вернется в дом сердца своего вселюбимого Отца. Я могу видеть его 

возвращение домой... но не могу описать его. Только мои слезы радости 

свидетельствуют о благодатном видении духовного совершенства и блаженства. 

(Примечание: возрожденный человек одновременно является душой-невестой Христа и 

возлюбленным ребенком своего небесного Отца. Более подробное объяснение этого 

можно найти в своем сердце). 

*   *   *



Плоды от дерева жизни 
«Я есмь хлеб жизни; 

приходящий ко Мне не будет голодать, 

и верующий в Меня 

никогда не будет жаждать». 

Духовные поля открываются, и душа может черпать из них столько, сколько хочет. 

Аспекты Божественного безграничны, количество ветвей и ответвлений Древа жизни 

покоится в лоне бесконечности, поэтому его никогда не охватить взглядом. Каждая 

ветвь несет другой прекрасный цветок, каждая ветка другой восхитительный плод. Чем 

больше вы открываете для себя этого дерева, чем больше плодов вы наслаждаетесь, тем 

богаче и обширнее, тем понятнее и в то же время непостижимее, тем более осязаемым, 

но и неосязаемым оно становится. 

Древо жизни непрерывно открывает новые перспективы и познания. В каждом 

плоде жизни раскрываются содержание и последствия других плодов, потому что 

каждый плод содержится в другом. На самом деле можно вечно питаться одним-

единственным плодом. И так оно и есть, потому что любой плод жизни происходит от 

первоплода: Слова Божьего. 

В своих писаниях я рассказываю о разнообразии и красоте дерева жизни. Смиренно я 

предлагаю его дары на пробу, чтобы таким образом перенести его на Землю, дабы 

голодные и жаждущие души нашли в нем насыщение. Но я лишь посредник и 

посланник – с пустыми руками я стою перед Богом, а с богатыми дарами ухожу, чтобы 

раздать его дары. 

*   *   * 

Плод времени происходит 

дерева познания, 

плод вечности 

от дерева жизни 

Есть два пути, по которым нужно идти. Первый – временный, ведущий к Богу, на 

котором душа питается плодами дерева познания, но подвержена бренности и 

смертности. Здесь путь не является целью, он ведет к цели в христианском образе 

жизни. При правильном следовании по нему ждет уверенность в том, что Бог обитает в 

собственной душе. Из этого вытекает познание и исследование Его сердца, в котором 

можно найти созерцание Его любви, из которой открывается истина. Если человек 

решительно идет по этому пути, он в конце концов будет охвачен и наполнен 

божественным духом.  

Теперь он вступает на второй, вечный путь в Боге, питаясь плодами дерева жизни. 

Здесь путь является целью, потому что человек вошел в «Я есмь путь, истина и 

жизнь». Теперь он живет в присутствии единственной истины и реальности. В этом 

своем небесном существовании он будет все глубже проникать в божественное бытие. 

Во всю вечность Небесный Отец будет путешествовать со своим ребенком по его 



совершенному жизненному пространству. В неизмеримом блаженстве они, рука об 

руку и сердце к сердцу, будут создавать и поддерживать вселенные невообразимой 

красоты, наполненные бесчисленными существами, исполненными любви и света, 

бесконечно разнообразными и бесконечно различными. 

*   *   * 

Поскольку человечество утратило божественную истину, оно создало «истины и 

реальности», служащие его земному пониманию. Они определяют его мысли и 

действия как в этом мире, так и в загробном. 

Все эти конструкции сознания, будь то индивидуальные или коллективные, 

являются относительными и, следовательно, изменчивыми иллюзорными 

реальностями, поскольку они построены на безбожных и суеверных мнениях.  

Независимо от этого, существует неизменная и абсолютная истина/реальность как 

причина всего сущего. Если бы ее не было, относительные миры не получили бы 

жизни. 

Это означает: без истины нет лжи, но истина существует без лжи, потому что 

божественная жизнь есть истина сама по себе и в себе. Без совершенства нет 

несовершенства, а совершенство существует без несовершенства. Без абсолюта нет 

относительности, а абсолют существует без относительности. Отсюда следует: 

материальный космос является преходящим образом реальности.  

В библейском языке: Древо жизни (вечная реальность) придает Древу познания 

(временный и, следовательно, относительный мир опыта) твердую форму и, таким 

образом, закрытую жизненную силу, которая открывается тому, кто принимает плоды 

познания по совету Бога, пронизывает его и делает его дегустатором плодов Древа 

жизни.  

*   *   * 

Бог не определяет распорядок дня людей, но все время в его вечности окутано 

совершенством. Он осторожно формирует каждый момент, приспосабливая его во всех 

отношениях к постоянно меняющимся индивидуальным и глобальным условиям. В 

зависимости от негативного или позитивного состояния каждого человека, каждого 

народа, а также всего человечества, день мира меняется соответствующим образом. Это 

включает в себя и умершие души, связанные с Землей. В целом это более десяти 

миллиардов различных обстоятельств, меняющихся с каждой мыслью и каждым 

действием, которые под своим поверхностным хаосом, как части пазла, соединяются 

друг с другом и таким образом всегда создают совершенный день.  

В этом и из этого человек всегда получает то, что ему необходимо в соответствии с 

его состоянием, чтобы познать и созреть. Все события и встречи служат духовному 

прогрессу, даже самые, казалось бы, незначительные и ненужные обстоятельства 

являются частью этой совершенности, содержащейся во всем. Даже в зле и особенно в 

страдании она присутствует как дверь к свету. Но только когда она открывается верой 



и доверием к помощи Отца, божественная сила любви может проявить свою 

эффективность.  

То, что человек этого не видит, объясняется тем, что он не знает себя. Он знает только 

свою поверхность – и часто даже не ее. Только когда проникаешь в скрытые слои 

сознания ( ), открывается истинная природа души, и только тогда с помощью 

божественного света любви открывается фундаментальное взаимодействие жизни и 

смерти. 

Пробудившийся в духе человек постоянно испытывает эту совершенство. Если он 

рожден в духе Бога, он видит, что совершенство, окружающее и пронизывающее его и 

все вокруг, на самом деле создано из него самого, то есть из сердца Бога в его сердце. 

Он питается от дерева жизни. 

*   *   * 

Троица тело-душа-дух 

Бренность и смерть правят материальной оболочкой духовно-душевной жизни, 

которую мы называем телом. Материя – это на самом деле окоченевшая безжизненная 

субстанция души, это сознание, связанное твердой формой, которое когда-то 

самовольно вышло из дающего жизнь тепла божественной любви-совершенства. 

Душевная жизнь, освобожденная от материального плена в процессе всеобщего 

искупления, по своей сути является более тонкоматериальной и ближе к 

первоначальному духовному состоянию. Она подвержена постоянным изменениям, 

поскольку все, что вышло из божественного порядка, неизбежно подвержено 

изменениям и обновлению. Тонкоматериальная душевная жизнь, конечно, гораздо 

более свободна в своем проявлении, чем материальная, поскольку она имеет 

возможность передвигаться в рамках своего планетарного существования, при этом 

неся с собой твердое тело как необходимую оболочку. 

Человеческая душа всегда разрывается между чувством смертности и бессмертия. 

То, что преобладает, зависит от направления сознания. Материальные мысли 

привязывают к смерти и бренности, и это вызывает страх смерти, а божественное 

духовное ориентирование дарует прогрессирующую уверенность в вечной жизни. 

Божественный дух в сердце человека совершенен. Он чист и непорочен. Он не 

подчиняется ни времени, ни пространству. Он без начала и без конца. Он содержит все 

знания, необходимые для его бесконечного существования. С этим духом и в этом духе 

Небесный Отец дарует своим детям свою божественную жизнь. 

В своем пассивном проявлении Божий дух является принципом свободы души, он 

позволяет ей самоопределяться во всех сферах бытия, будь то в жизни или в смерти. В 

своей активной функции как инструмента обожествления дух сердца сначала связан, 

однако с помощью различных земных противодействующих сил человек имеет 

возможность освободить его, чтобы он мог охватить и проникнуть в него. Таким 

образом, душа теряет свой временный статус, покидает круговорот бренности и смерти, 

рождается в изначальном бытии Бога – и становится совершенной.  



(Примечание: некоторые могут задаться вопросом, какими были человекоподобные 

существа до Адама, поскольку они еще не обладали духом Бога. Они получали свою 

жизненную силу от собственного одушевляющего духа души, как это происходит с 

животными (животный интеллект). Под его властью можно действовать только в 

соответствии с законами души, которые мы называем инстинктом (выживания). Только 

с Адамом появился индивидуальный доступ к свободной божественной жизни, 

которую в самом настоящем смысле представляет дух сердца ( ). Однако этот вход был 

засыпан из-за неправильного образа жизни человечества. Чтобы вновь открыть его, 

наш Отец в Иисусе Христе должен был сам прийти на Землю). 

*   *   * 

Твердые тела предоставляют душевному сознанию эволюционные основы 

существования для возвращения к божественному бытию. Душа формирует и оживляет 

свою материальную оболочку по своему образу и подобию, то есть сама имеет 

растительную, животную или человеческую форму. Свою свободную человеческую 

сущность она получает от присущего ей духа Бога. Этот, в свою очередь, нуждается в 

окружающих его человеческих индивидуальностях, если он хочет реализовать свою 

творческую божественную деятельность как и через самостоятельные личностные 

сущности.  

Дух в сердце человеческой души – это совершенный Бог в кажущемся маленьком 

масштабе. Кажущемся, потому что он, будучи бесконечным в себе, вокруг себя и вне 

себя, не может быть измерен в маленьком или большом, а также во временных 

ограничениях. В его абсолютности нет возможности сравнения со временем и 

пространством. 

(Примечание: небесные духи, конечно, также имеют сущностную форму, поскольку в 

противном случае они потерялись бы в бесконечности. Однако их форма не взята из 

Вседуши, а наделена им божественной совершенностью, то есть их божественные 

характеристики формируют их формальный облик). 

Если кто-то осознал Божественный дух, то все его свойства становятся ему доступны – 

он или она фактически сами становятся этим духом. Если это происходит в земной 

жизни, то тело также вовлекается в одухотворение. Внутри и одновременно вне 

времени человек теперь достигает цели всего творения. В Боге и с Богом он 

испытывает вечность любого временного опыта. 

Глубже рассматривая: возрожденные в духе переживают подверженные времени 

изменения и бренность движений божественных мыслей в их вечной и истинной 

причине. Еще более существенно: без времени все существенное созданное существует 

здесь и сейчас в своем божественном исполнении и предназначении.  

Однако конец времени не означает остановку. Поскольку Божий Дух несет в себе 

бесконечность, с Ним и в Нем мы вступаем на совершенно новый путь переживания. 

Как божественно свободное совершенство, мы способны на всю вечность все глубже 

проникать в вечное и неисчерпаемое бытие нашего Небесного Отца. 

*   *   * 



Форма, слово и язык 

Как слово нуждается в носителе звука, чтобы стать слышимым, но смысл в нем не 

только существует без звуковой речи, но и гораздо реальнее без обволакивающей его 

одежды земной акустики, так и космическое творение нуждается в материи как 

носителе, чтобы получить пространственно-временную манифестацию в виде и 

посредством материального уплотнения, но без преходящей оболочки в своем 

свободном духовном существовании оно гораздо реальнее и истиннее. Собственно 

жизнь внутри и, следовательно, вне любого связанного со временем и пространством ( ) 

опыта, таким образом, несравненно более живая, ощутимая с ясностью и 

интенсивностью, которые невозможно представить себе в материи.  

Хотя дух не связан пространством и временем и, следовательно, свободен от всех 

оков, действующая в нем жизнь имеет конкретную сущность, сердце, основу любви, из 

которой все исходит и в которую все входит, без чего индивидуальность была бы 

невозможна. Таков Бог – и мы, как его дети, такие же. 

*   *   * 

Как и все сотворенное, слово и язык существуют в триединстве и состоят из него. 

Оболочка слова как слышимая и видимая форма, душа как смысл и цель слова и дух, 

создающий слово, который как первопричина всей жизни придает слову силу и 

живость. Таким образом, слова являются выраженной жизнью в себе и для себя. 

В материальном мире человек должен выучить язык, чтобы понять содержание, или 

же акустическая оболочка дает ему возможность воспринимать и испытывать. Таким 

образом, коммуникация нуждается в видимой или слышимой оболочке, в которой и из 

которой происходит косвенное духовное понимание через языковые и образные 

выражения. В эту эпоху творения это характерно для большинства космических 

народов. 

Так же как душа покидает свое бренное тело при смерти, слово также сбрасывает свою 

оболочку в загробном мире. Это приводит к тому, что в духовном мире содержание – 

как в личной, так и в языковой форме выражения – всегда раскрывается правдиво. 

Таким образом, в духовном царстве происходит непосредственная коммуникация.  

В принципе. Потому что существо, перешедшее из материального мира в 

загробный, понимает смысл собственного слова и слова других только в соответствии 

со своим планетарным обусловлением. Если оно далеко от истины, оно может 

общаться только в заблуждении или лжи. Ни собственная форма слова, ни форма слова 

других не видны ему в реальности. Все его «восприятие» происходит через призму его 

искаженных взглядов и представлений.  

Пробужденный дух, напротив, существует по-настоящему. Он воспринимает и 

использует слово в соответствии с реальностью. Он не только говорит и слышит 

душевное значение, но и переживает чисто духовное содержание каждого формального 

выражения, то есть его божественное экзистенциальное утверждение. В таком 

состоянии как его собственная душевная форма, так и душевная форма слова являются 

проявлениями небесного образа жизни, подобно тому, как на Земле при правильном 

образе жизни физическая оболочка является полезным инструментом души. 



Что же происходит, когда человек рождается в духе Божьем? Он воспринимает слово в 

его оболочке. Он сразу же улавливает его смысл в сердце, где существует только один 

язык. Это означает, что различные языковые выражения этой Земли не представляют 

для него препятствия – и что он сразу же распознает любую ложь. Точно так же он 

воспринимает значение звуков животных и символическую внешнюю сферу жизни 

флоры как явные послания сознания. 

В обратном порядке становится понятным разнообразие божественных откровений, 

поскольку слово Божье, проявляющееся в сердце, должно принять подходящую форму, 

чтобы выразиться в материальном мире; эта форма придается ему личностью или 

душевным отпечатком посредника. 

Таким образом, в духовном зачатии происходит одевание, а в зачатии в духе – 

раздевание. Так происходит и в процессе всего творения. 

Таким образом, можно утверждать, что человек и Слово полностью идентичны и 

подвержены одинаковым отношениям и условиям как в этом мире, так и в загробном. 

Да, все творение в своей структуре представляет собой триединство материи, души и 

духа. 

Конечной целью всего сотворенного бытия является одухотворение и, таким 

образом, растворение всей материи, вхождение всех космических народов в Дух 

Божий. При этом душевные оболочки остаются в качестве необходимых платформ 

индивидуальности, но уже не действуют как самостоятельные жизненные принципы, а 

как исполнительные органы божественного существа. 

*   *   * 

Отец и Бог 

Когда говорят «Бог», на самом деле имеют в виду Отца, потому что только как Отец 

Бог доступен для своих детей. Отец – это любовь и, следовательно, жизнь Божества; 

Сын – это видимое и осязаемое для нас проявление Отца, то есть Отец в лице Иисуса 

Христа; Святой Дух – это всемогущая воля Бога, действующая во всей бесконечности.  

Поскольку человечество изгнало своего небесного Отца из своих сердец, оно 

утратило свое божественное сыновство – теперь всемогущий Господь творения 

управляет нашим существованием. Теперь мы имеем дело с законной волей Божества, 

которая не только поддерживает всю сотворенную жизнь в вечном существовании, но и 

карает любое несовершенство в соответствии с законом причины и следствия, 

неизбежно и роково наказывая его мучительной болезнью и смертью. Это звучит не 

особо обнадеживающе, и все же это очевидно и недвусмысленно, что легко установить 

на этой земле, где самые разные страдания определяют человеческое существование. 

По этой причине говорится, что мы не должны грешить против Святого Духа. Что, 

в свою очередь, означает: только в любви к нашему Небесному Отцу возможна жизнь 

без греха против Святого Духа. 

Святость Бога неприкосновенна. Ничто нечистое и несовершенное не может 

существовать в ней. Ее окончательная и абсолютная мудрость терпит только саму себя. 

Только любовь в Божестве является отцом для всех нас. Только в преданности Его 



любви Бог может быть для нас заботливым отцом и вывести нас из круговорота 

бренности и смерти. 

Поэтому только любовь Бога воплотилась в Иисусе Христе. Если бы Божество в 

своей абсолютной святости послало себя на землю, греховный мир был бы мгновенно 

уничтожен «огненным светом» Бога. Милосердная и терпеливая любовь Бога всегда 

примиряет наше несовершенство с Его абсолютностью и тем самым делает Его 

осязаемым Отцом всей жизни. 

(Примечание: как свет, исходящий от Божьего огня любви, Сын является также 

мудростью Отца, подчиненной любви. Тепло, свет и сила огня как Отец, Сын и Святой 

Дух в сущности неразделимы. Один огонь — один Бог). 

*   *   * 

Когда-то в Божестве произошла борьба между его абсолютной мудростью и его 

любовью, жаждущей свободных детей. Любовь одержала победу. После этого 

неприкосновенная абсолютность Бога передала царственное божественное жезло 

прикосновения любви ко всей жизни — действующее на всю вечность.  

Если искать истину и реализацию с помощью науки, основанной на разуме, и при 

этом отставлять любовь на второй план, то можно столкнуться с неприкосновенным 

совершенством Божества. Оно отбрасывает все несовершенное в бездну бренности, что 

означает: холодный разум приносит смерть — лучшее доказательство этому — этот 

земной мир. 

Только сердце человека ищет и находит сердце Бога. Только детское сердце 

находит милосердную любовь небесного Отца, который не только хочет спасти всю 

жизнь от смерти, но и наполнить своих детей всем, что он сам имеет и чем он является.  

(Примечание: смерть растений и животных имеет другую причину. Здесь душевная 

эволюция приводит к бренности, в результате чего все окоченевшее душевное сознание 

проходит через самые разные формы жизни вплоть до человека, который, как венец 

творения, возвращает или должен возвратить все падшее к божественности).  

*   *   * 

Без любви Бога, которого называют Отцом, свободная жизнь никогда бы не появилась. 

Божество, несмотря на или именно благодаря своей совершенности, было бы навечно 

связано своей неприкосновенной святостью. Возможна была бы только жизнь, 

укорененная в Боге и, следовательно, несвободная, поскольку она не может удалиться 

от совершенства. Но в этом Бог всегда является всем самим собой, потому что только 

Его воля определяет такие явленные мысли. 

Если бы Бог не думал, то есть не созерцал себя и, таким образом, не конкретизировал и 

не реализовывал свое сознание, не было бы творческого откровения. Ни одно существо 

не облеклось бы в слово, ни одна высказанная идея не открыла бы время и 

пространство. Бесконечность была бы бесформенным, неопределенным, замкнутым в 

себе ничто и все без имени, без смысла и цели. Но поскольку Бог не имеет начала и 



конца, поскольку он был, есть и будет вечно действующей жизненной силой, то и его 

творение также не имеет начала и конца. В бесконечности для этого достаточно места. 

*   *   * 

Свободные волевые действия людей не противоречат всеведению Бога, поскольку Он, 

благодаря Своей совершенной мудрости, предвидит их поступки, но не предопределяет 

их. 

Или, иначе говоря: абсолютность божественного сознания порождает всеведение = 

вездесущность. Однако из этого и благодаря этому Бог не вмешивается в нашу волю – 

мы, как существа, независимые от Него ( ), можем в любое время самостоятельно 

принимать решения о своей жизни.  

Божественное откровение является условием и причиной любого творения. В 

нынешнем процессе творения Бог вышел из своей внутренней сущности. Это позволяет 

ему не быть постоянно сознательно всеведущим – он как бы отворачивается от своего 

всеведения, ставя во главу угла неподкупную и нетронутую любовь к своим детям. (Так 

же, как зрелый человек, находясь в любящем общении со своими детьми, откладывает 

в сторону свои знания – то есть, как бы «забывает» о них, входит в их уровень развития 

и действует преимущественно сердцем). Это позволяет ему и нам радостно и 

беспристрастно сосуществовать и взаимодействовать друг с другом.  

Таким образом, Бог может быть всеведущим в любое время, но он также может 

вступать в временные и пространственные последовательности и вместе со своими 

детьми открывать будущее, которое, будучи временным воплощением вечного 

настоящего, постепенно рождает в себе и из себя всеведение и вездесущность. 

С помощью этого подхода Отец дарует своим детям плоды дерева познания в 

пространственно-временном измерении (продолжительность времени), в то время как в 

небесном измерении дерево жизни (глубина настоящего) дает пищу для вечности и во 

вечности.  

*   *   * 

Ни одна сотворенная жизнь не может и не сможет когда-либо полностью постичь 

божественное сознание, потому что Бог не имеет начала и конца и одновременно 

является началом и концом, причем в вечной сущности Бога начало и конец 

неразделимо едины как энергетический центр жизни и сила воли к жизни. Здесь 

рассматривается фундаментальное неоткрытое, которое непосредственно объединяет в 

себе бесконечность и все, что в ней находится. Здесь происходит все, что когда-либо 

было, есть и будет, в безмерном настоящем и высшем совершенстве самосознательного 

божественного бытия. 

По этой причине возникает источник, который дарует всему существующему 

вечную жизнь и безграничный рост в любви и мудрости. Этот источник является 

одновременно источником и целью всего творения, он является альфой и омегой 

любого существования.  

Пьючи из этого источника, человек осознает, что никто никогда не может дать Богу 

ничего, потому что Он сам есть все. Только Бог может давать, либо непосредственно из 



Себя как Творец, либо опосредованно через Свои творения. Таким образом, Бог всегда 

есть все во всем в вечности и бесконечности.  

Чтобы реализовать свою потребность в свободной любви в сосуществовании со своими 

детьми, Бог вышел из своего внутреннего существа. Это Отец в Иисусе Христе. Только 

в Нем и через Него мы можем понять себя как любимых Богом. Своим воплощением 

Он создал для себя на всю вечность личное облекчение. С этого момента изначально 

недоступная божественность стала видимой и осязаемой как небесный Отец. 

Для нас, созданных существ, важна только божественная отцовская любовь. Она 

дарует нам всегда необходимую долю мудрости, чтобы любовь и свет проникали в нас 

в нужной мере, наполняли и совершенствовали нас. 

(Примечание: некоторые, возможно, удивятся или возмутятся тем, что Бог всегда 

изображается как Отец. В своей всеобъемлющей и всепроникающей любви Бог, 

конечно же, является и Матерью. Но для нас в первую очередь важен дающий, 

созидательный принцип Бога – это Отец. По этой причине Бог воплотился в мужчине 

Иисусе Христе, а не в женщине). 

*   *   * 

Чудеса 

Чудом не является творение. Материализация и дематериализация предметов, 

хождение по воде или превращение воды в вино и камней в хлеб также не являются 

чудесами. Девственное рождение тоже не является чудом. Даже мгновенное исцеление 

больного словом или воскрешение мертвого, что действительно возможно для 

человека, наполненного Духом Божьим, не являются чудесами.  

Истинное и единственное чудо — это возвращение человека, возрожденного в 

свободной любви, к своему Небесному Отцу. Это событие превосходит все 

божественные деяния во времени и вечности. Только это имеет ценность перед Богом, 

потому что оно не записано в Его всемогуществе. Мир был сотворен только для этого 

чуда.  

*   *   * 

Распятие 

Эта Земля будет вечно свидетельствовать о божественной любви и служить ее 

символом. На этой самой развращенной и запущенной из всех планет Вселенной Бог 

принял человеческий облик. Здесь он подвергся жестоким издевательствам и распятию. 

Ему было бы легко предотвратить это, и столь мучительные пытки и казнь не были 

абсолютно необходимы, чтобы преодолеть смерть и искупить грехи мира. Но чтобы 

сохранить свободу воли своих творений, он позволил всему этому произойти с собой.  

Поскольку всякое действие Бога неотъемлемо связано с совершенством, его 

жестокое убийство стало прославлением любви. Тот, кто способен увидеть, что это был 



и есть Бог, распятый своими творениями, обретет спасение, ибо он видит, как сердце 

Небесного Отца кровоточит за своих детей.  

Так раскрылась раковина материи Иисуса Христа, и вскоре она полностью раскроется. 

И падшая Земля станет видимой как драгоценнейшая жемчужина Вселенной и будет 

сиять и освещать бесконечность. Да, вся жизнь во Вселенной смотрит на эту 

маленькую, неприметную планету, которая находится в одной из бесчисленных 

галактик, каждая из которых состоит из миллиардов и миллиардов планет и звезд, но 

которая духовно обитает и восседает в самом сердце Бога. Она является ареной 

величайшей духовной битвы всех времен и вечности и, в конце концов, украсит венец 

Бога как самая прекрасная из всех жемчужин. 

*   *   * 

История творения и человечества 

О Боже, у Тебя нет начала и нет конца. Ты – сама бесконечность. Это Твое духовное 

«пространство», в котором Ты созерцаешь Себя. Что Ты уже пережил? Что Ты делал на 

протяжении всех вечностей? В Своих бесчисленных творениях Ты воплотил в Себе 

самые чудесные мысли, бесчисленные существа, каждое из которых совершенное в 

своем облике, наполненное светом и любовью. Но Ты сам всегда был этим светом и 

этой любовью. Никто, независимый от Тебя, не говорил: «Я люблю Тебя!» Ни одно из 

Твоих творений не обладало самостоятельностью любви – любовь всегда происходила 

в постоянной связи с Твоей святой волей. 

И тогда Ты снова произнес слово сотворения, и из Тебя вышли бесчисленные, 

наполненные светом мысли. Но на этот раз Ты произнес слово, как никогда прежде. Ты 

даровал им собственную жизнь, независимую от Твоей воли. Эта свобода дала им 

возможность выбора за или против Тебя. Ты открыл нынешнее творение 

исключительно ради свободной любви. 

И существа узнали себя в Тебе и были счастливы в своей совершенной свободе и 

свободолюбивом совершенстве. Но один из них, который был носителем Твоего 

первозданного света и звался Люцифером, пошел своим путем, опираясь на свою 

отдельную от Тебя волю, и бесчисленные духи последовали за ним и удалились от 

источника своей жизни. 

В результате дверь под названием «смирение» для принятия божественных 

атрибутов закрылась – упрямство, гордость и высокомерие стали их доминирующими 

чертами. Их любовь остыла, их сердца потемнели, они больше не могли узнать Тебя в 

себе. В конце концов, они полностью ослепли и окоченели в созданной ими самими 

тьме и холоде. Ведь, несмотря на независимость воли от Тебя, Твои создания 

постоянно нуждаются в Твоей жизненной силе, тепле и свете, чтобы иметь смысл 

существования.  

Из этой падающей толпы духов Ты сформировал материальную вселенную. Твоя 

милосердная любовь удержала духовное сознание, бездумно падающее в глубины 

бесконечности, придала растущей плотности сплоченность (конкретную субстанцию 



души) и окончательному окоченению порядок и структуру (твердую субстанцию души 

= материю = космос). Таким образом, для падшего творения был создан фундамент для 

возврата в божественное бытие.  

Или, рассматривая в естественной последовательности: из первоначально 

свободного духовного сознания возник эфирный первоматериал жизни. В течение 

миллиардов лет он уплотнялся, приобретал все большую прочность и сформировал 

первую субстанциальную форму. Родилось первоначальное центральное солнце, из 

которого возникли бесчисленные другие солнца, а из них, в свою очередь, пылающие 

планеты (предполагаемый Большой взрыв). В конце концов, они остыли, отделившись 

от своих родоначальниц, и начали вращаться по упорядоченным орбитам вокруг своих 

материнских солнц. Бесчисленные галактики с бесчисленными звездами и планетами 

постепенно заполнили предназначенное для этой цели мировое пространство.  

Так родилась и наша Земля, и здесь, как и на всех небесных светилах Вселенной, 

началось возвращение падших существ с Люцифером, причем центр воли Люцифера 

был отнесен к этой планете.  

(Примечание: для полноты картины следует упомянуть, что дух Люцифера / 

Сатаны - Сатана является духом обоих полов, первоначально преимущественно 

действующим в женском начале как принимающее существо Божьей любви, а теперь 

действующим преимущественно в своем мужском начале - сначала был связан с другой 

планетой (Маллона) нашей солнечной системы. Однако ее жители умышленно 

разрушили свое жилище, что в немалой степени было связано с влиянием Сатаны. Их 

планета развалилась на части, которые потерялись в безбрежности космоса. В 

результате центр власти Сатаны был изгнан на нашу Землю). 

Из материализованной субстанции души Ты создал растения, первую жизнь из смерти, 

первое смягчение окоченевшего. Затем Ты создал животных всех видов, благодаря 

чему жизнь души больше не была привязана к месту, и соответствующие существа 

могли свободно перемещаться в рамках своего предназначения. 

В дальнейшем ходе эволюции появились уже человекоподобные существа, которых 

мы сегодня называем неандертальцами. Они были наделены инстинктивным 

интеллектом, поэтому их существование уже было самостоятельным. Однако они не 

были способны подняться над своим падшим сознанием, не знали более высокого 

смысла и цели, чем просто сохранение жизни. 

И не так давно Ты сформировал из души Земли первую человеческую пару и вдохнул в 

нее Свой дух: Ты доверил ей Свой дух, который делает возможной божественную 

жизнь. Благодаря этому Адам и Ева смогли подняться над животно-инстинктивными 

законами; они были способны познать Тебя и действовать самостоятельно в 

совершенстве Твоей любви. 

Но они и многие из их потомков отдалились от Тебя и лишились своей вновь 

обретенной божественности. Тогда Ты очистил колыбель человечества водой Своего 

милосердия и позволил возникнуть на земле новому роду. Но и их потомки 

заблудились в своей материальной развращенности, хотя Ты учил их через пророков и 

ангелов и указывал на их заблуждения. 



И тогда Ты Сам пришел к Своим падшим детям, чтобы вывести их из тьмы и 

даровать им вечную жизнь в Тебе. На что они жестоко убили Тебя, а Ты позволил 

этому случиться, чтобы мир познал Твою бесконечную любовь. 

О Боже, как это понять?! Твоя любовь делает это понятным. Путь к Тебе проложен 

Тобой через Твоё земное служение. Ты искупил вину смерти кровью Твоего распятого 

сердца. Ты отложил в сторону божественное всемогущество и отдал Свою жизнь 

милосердной любви. Так Ты сделал Свою сущность доступной и осязаемой для Своих 

падших творений, да, обитаемой вечно. Нам нужно только следовать за Тобой, и тогда 

мы придем туда, куда Ты ушел. Но сколько Твоих детей следовали и следуют за Тобой?  

Прошли вечности с тех пор, как Ты изгнал из себя свободные мысли. Но где мы 

сейчас? Ты забыт, о Отец – мы снова пали! Земля находится во власти тьмы 

отчуждения от Бога! Поэтому Ты теперь возвращаешься. Семена, которые Ты посеял в 

землю, проросли и выросли. Скоро Ты будешь собирать урожай. Ты заберешь своих 

домой , а те, кто восхваляют и прославляют удовольствия мира, будут вынуждены идти 

другими трудными путями.  

Ты знал все это еще до этого уникального творения. В Своей вездесущности Ты видел 

все возможности страдания и заблуждения. Ты видел безымянные страдания 

человечества, видел жестокую смерть Своих заблудших детей, слышал полные боли 

крики душ, погрязших в трясине материальных желаний. Ты видел реки слез и ручьи 

крови, впадающие в море безнадежности и отчаяния. И видел бесконечные периоды 

этого свободного пути Твоего творения – до его возвращения в божественную родину.  

И любовь в Божестве сказала Божеству: «Давай сделаем это, давай рискнем этим 

уникальным приключением. Я верну тебе все. Я беру на Себя ответственность и 

возьму на Себя вину за всю падшую жизнь. Никакая жертва не будет для Меня 

слишком велика, чтобы исполнить желание любви нашего сердца. И однажды Я 

приведу домой последний сотворенный свет, и он узнает нас как любящего Отца. 

Тогда все дети скажут единым голосом: «Я люблю Тебя!». И будет праздник и 

радость без конца. Тогда все будет свершено!» 

Предыдущее краткое описание в понятных словах отражает происхождение, цель и 

смысл всей жизни. В процессе прогрессирующей эволюции духа человек будет все 

глубже и полнее осознавать свое благородное предназначение, ибо все божественное 

творение таит в себе бесконечность.  

То, что наш Отец снова и снова показывает мне, является результатом этой эпохи 

творения. Ведь то, что Он реализовал Свой план, подразумевает совершенный 

результат: все страдания, которые когда-либо были и еще будут, бесконечно 

перевешиваются свободной жизнью в любви в Иисусе Христе и с Иисусом Христом с 

невыразимой радостью бытия. Эта жизнь никогда не закончится; мы будем все больше 

и больше проникаться светом истины, все глубже и глубже проникать в любящее 

сердце Бога. И наш безмерно радостный рост также приносит новое, неизмеримое 

счастье нашему Небесному Отцу.  

*   *   * 



Музыка и звук – Песня совершенства 
«Душа — это инструмент духа, 

на котором он играет свою божественную песню». 

Когда-то я был потерянным ребенком, мертвым криком, взывающим о поддержке и 

жизни. Но смерть не дает поддержки, и мои крики утонули в ненасытных желаниях 

этого мира. Но теперь из крика родилась песня, песня моего сердца, которая воспевает 

любовь Бога навеки.  

И смерть отступила от меня, искупленная этой песней, которую мир не может 

спеть; единственной песней, которая собирает все потерянные песни и объединяет их в 

себе. И в свете любви Бога я вижу: в глубине моего крика эта песня любви всегда была 

присутствовала, потому что из этой песни крик черпает свою жизнь и энергию. Каждый 

крик – это, по сути, раненое и искаженное эхо божественной мелодии. 

*   *   * 

Адская и небесная музыка 

В земной жизни человеку постоянно нужны новые мелодии и тембры, чтобы 

удовлетворить душевную жажду эмоционального контакта и удовлетворения. 

Музыкальный репертуар очень разнообразен, существуют самые разные стили. В 

настоящее время вдохновение в основном исходит из низших духовных миров, что 

соответствует общему безбожному состоянию. 

Но не только агрессивные и бездушные ритмы и звуки свидетельствуют о 

демонической деятельности; также в текстах, часто написанных музыкантами, 

находящимися под воздействием наркотиков или одержимыми ими, громко заявляют о 

себе сущности из адских регионов.  

Однако всегда существовали и существуют прекрасные композиции, вдохновленные 

небесными сферами. Они приводят сердца и души слушателей в гармоническое 

колебание и открывают их для духовных даров света. 

Однако с помощью земных инструментов и голосов невозможно раскрыть звуки 

так, чтобы из них прозвучала божественная совершенство. Душа, привязанная к 

материальному миру, не может испытать небесное творчество так, как его испытывает 

свободный дух. Скорее, мы слышим только поверхность музыки, так же как в оболочке 

слова раскрывается только материальный смысл.  

Только в духовном пробуждении или в экстазе можно познать божественно-

духовный содержание музыки. В светлых сферах нет расстояния до самых чудесных и 

чистых звуков, которые так совершенны в своем взаимодействии с душой, что это 

невозможно представить. Человек как бы синхронизируется в сердце с божественной 

творческой жизненной силой. И это происходит изнутри, а не, как в материальном 

воображении, извне внутрь.  

В небе песня может дарить радость и блаженство на веки вечные, потому что ее 

неисчерпаемая глубина явна для обитателей. Да, один-единственный открытый звук 



Бога питал бы и поддерживал все творение во времени и вечности. И так оно и есть. 

Ибо звук есть слово, которое было в начале и было у Бога и в Боге и есть сам Бог. 

*   *   * 

Душа – это инструмент Духа, на котором Он исполняет Свою божественную песню. 

Струны души – это ее качества, которые, играя в смирении и преданности, создают 

песни и композиции в совершенной гармонии. Таким образом, в сущности, каждый 

человек в своей пробужденной духовной жизни является идеально настроенным 

инструментом в руках Бога. 

Нынешний период творения представляет собой венц всех предыдущих творений. 

Его симфония рассказывает о самой свободной преданности и безграничной 

способности к любви детей Божьих. В сопровождении сообщества всех инструментов 

жизни небесный хор воспевает любовь, доброту и милосердие нашего Отца в Иисусе 

Христе. Его кровь пронизывает эту общую песню и несет пение в его сердце, где 

рождается новое блаженство и для нашего Отца на небесах, который является отцом и 

останется отцом для своих детей сейчас и во веки веков. 

*   *   * 

В сердце любви все становится музыкой — 

музыка становится любовью в сердце 

Когда я слушаю красивую музыку, моя душа уносится от поверхностных звуков к 

истинности голосов и звуков инструментов, и иногда я словно возношусь в небо. Здесь 

я понимаю, что на самом деле означает музыка: 

Небесный Отец стоит перед своими детьми. Своими доброжелательными, милыми, 

сияющими голубыми глазами он встречает взгляд каждого ребенка. Его сердце 

открыто, его любовь нежно трогает нас в самой глубине души. Каждый и каждая 

полностью приняты и наполнены его присутствием, которое невозможно описать 

словами. 

Пламенный ангел с смирением начинает воспевать любовь Бога. Его пение дышит 

совершенным поклонением. Затем мы присоединяемся к нему, хор обретших и 

вернувшихся домой. В гармонии любви наши голоса звучат как один голос, соединяя 

все сердца друг с другом и с сердцем Иисуса. Каждая клеточка нашего существа теперь 

проникнута любовью и жизнью. Мы стоим в пламени, которое становится одним 

пламенем, одной любовью, одним пониманием. 

Пение и звуки становятся все более интенсивными, неся любовь в бесконечность. 

Да, действительно, эта песня пронизывает все существование. И в то же время 

смирение звуков несет любовь обратно в сердце Бога. 

Здесь происходит то, чего ни один человеческий глаз никогда не видел, ни одно 

человеческое ухо никогда не слышало и ни один человеческий рот не способен 

произнести. 

Что еще значит мир! Он – сон, мимолетная тень! Я хочу остаться и больше не обитать в 

этом теле! И все же меня тянет назад, чтобы служить Богу каждой клеточкой своего 



существа, каждой секундой своей жизни. По Его милости я могу время от времени 

посещать это место и пребывать там, пока моя плотская оболочка проливает потоки 

слез ; но дух этих слез очищает душу и смывает всю принадлежащую ей тьму в 

милосердной и всепреобразующей любви Иисуса Христа. 

*   *   * 

Я вижу конец времени 

Последний атом материи одухотворен. Бесконечность наполнена бесчисленными 

духами. Из глубин Вселенной доносится звук. Он нарастает, вырывается наружу, 

превращается в песню. Это песня завершения, потому что все свершилось – круг 

творения замкнулся. Все потерянное найдено, все осуществило свое божественное 

предназначение. 

Пение становится все более интенсивным, хор блаженства запел. Всякая жизнь 

присоединяется к этой песне, воспевая славу Бога, воспевая кроткое и милосердное 

любовь Отца. Духи стоят в пламени, невозможно описать, как искренне, как 

совершенно они поют... теперь все становятся пламенем любви, горящим в честь 

Иисуса Христа. 

Здесь исполняется Слово, которое было в начале у Бога и было самим Богом. О, 

человечество! Какая цель! Какое блаженство! Слово, которое открыло время, находит 

свое завершение в сердце Бога. Начинается нечто совершенно новое... но я могу только 

догадываться, что 

невыразимо 

невыразимо 

невыразимо. 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Пророчество и Слово Божье 
«И после этого Я излью Духа Моего 

на всякую плоть, 

и ваши сыновья и дочери будут пророчествовать, 

ваши старейшины будут видеть сны, 

и ваши юноши будут видеть видения». 

Времена одиночества и аскезы служат для внутреннего осмысления и единения с 

Богом. Но только уединением и молитвой душа не может обрести прочную силу. Вдали 

от повседневных испытаний духовный рост возможен лишь в ограниченной степени. 

Только в борьбе с земными противодействующими силами душе открываются 

небесные дары – если она делает это под руководством Отца. Постоянные борьбы 

необходимы, чтобы соединиться с духом сердца, который не только дает силу 

преодоления, но и открывает божественные смыслы жизни и расшифровывает их в 

соответствии с истинностью веры.  

Таким образом, слуга Бога не должен быть отшельником или аскетом. Пророк 

современности вполне может быть мужчиной или женщиной в профессиональной и 

семейной жизни и, таким образом, является законным обитателем этого земного мира. 

Он только не должен привязываться к своим владениям и ставить свои земные радости 

выше любви к Богу. 

Но однажды наступает день, когда работник в винограднике Господнем выходит из 

мирских дел и, в соответствии со своей преданностью, выполняет только свою 

божественную миссию. Тогда его существование полностью принадлежит его 

призванию. Тогда Отец сам заботится обо всех нуждах своего ребенка и становится 

организатором и проводником до мельчайших деталей его жизни. 

*   *   * 

Пророк не имеет заслуг перед Богом. То же самое касается уважаемого проповедника, 

целителя, медиума, религиозного лидера или духовного учителя. Эти люди получили 

дары, чтобы служить человечеству. При благожелательном образе жизни в нужное 

время им открываются духовные таланты, чтобы они могли оправдать свое призвание. 

Это не заслуга и тем более не власть.  

Пророки и апостолы, как и все другие люди, имеют слабости и недостатки. Им 

тоже приходится осваивать духовные знания, которые им были открыты, в 

повседневной борьбе за жизнь. Только любовь, проявляемая в повседневной жизни, 

является ориентиром божественной реальности. Только она является действительным 

критерием реального присутствия Бога, а не произнесенное слово.  

Если пророк или служитель Бога возвышается благодаря культу личности или 

самовольному канонизированию, низшие потребности смешиваются с данными Богом 

талантами. Тогда дары благодати постепенно теряются, дух отступает, служение Богу 

становится самоцелью.  

В конечном итоге служитель Бога становится служителем сатаны и использует свой 

прежний статус, чтобы поддерживать свою самовозвеличенность и 



самовозвеличенность своего нового хозяина. Многие ереси и ложные предсказания 

возникли в результате таких извращений и способствовали тому, что больше 

невозможно отличить правду от лжи. 

*   *   * 

Путешествие во времени – это мечта всего человечества. Эта тема постоянно 

встречается в научно-фантастических романах и художественных фильмах. Но и 

признанная наука серьезно и подробно занимается этой проблематикой, освещая все 

возможные варианты в области теоретических исследований пространства и времени. 

Но так же, как научные методы никогда не смогут придать бессмертие физическим 

телам, так и путешествия во времени с помощью технических средств невозможны. Бог 

устроил так, что воплощенный человек остается привязанным к своей временной линии 

— ее нельзя ни покинуть, ни отменить. И даже в низших сферах загробного мира душа 

может пребывать только в своей привязанной ко времени сфере, доступ к свободной 

вечности ей закрыт. 

Если кто-то избран пророком и/или возрожден в Боге, он может преодолеть временные 

и пространственные барьеры в духе, поскольку он иногда находится не только в своей 

собственной сфере жизни, но и во всеобъемлющей сфере Бога. В ней Отец открывает 

ему будущее, которое лежит в основе нынешнего уровня развития человека, народа или 

мира в целом. Таким образом, видения и пророческое видение – это, по сути, 

путешествия во времени и пространстве. Пророки – это, в некотором смысле, 

путешественники во времени, цель которых задана Богом.  

Как и другие сверхчувственные явления, этот духовный «способ передвижения» 

может быть предвосхищен визионерской креативностью, однако из-за материальной 

привязанности такие процессы переносятся на уровень материальности. Так возникает 

ошибочное представление или желание о том, что путешествия во времени можно 

осуществить с помощью технического прогресса.  

*   *   * 

Как и слово Божье, произнесенное в сердце, каждое видимое откровение должно 

пройти через душевную структуру и мирскую окраску человека, чтобы попасть в его 

сознание. Таким образом, девственное видение должно сначала пройти через 

обусловленную веру или духовное понимание провидца, прежде чем оно проявится 

миру.  

Интенсивность веры или заблуждение в вере определяют степень правдивости или 

искажения как понимания загробных отношений, так и взгляда на будущие события в 

земном и вселенском космосе. Чем глубже человек укоренен в мирском влиянии, тем 

более искаженным становится первоначально правдивое откровение.  

В видениях душ, имеющих католическое воспитание, присутствуют религиозные 

догмы, что приводит к частично абсурдным представлениям о загробной жизни и 

искаженным изображениям Страшного суда, а также «римско-католического» периода 

после него. Культ Девы Марии также играет важную роль в таких пророчествах. 



Божественная любовь нередко изображается в лице Богородицы Марии, которая таким 

образом становится спасительницей и искупительницей. Но только Иисус является 

спасителем и искупителем. Только Он один является Богом, мы все – братья и сестры в 

Нем и от Него.  

Путешествуя по духовному ландшафту, который сформирован так называемыми 

учениями Нью Эйдж или дальневосточными верованиями, Божье добро часто 

искажается настолько, что увеличивает духовный лабиринт этого мира, вместо того 

чтобы пролить свет на тьму.  

Нередко в латентной медиумической предрасположенности авторов реальные 

загробные явления смешиваются с материальным воображением, в результате чего 

возникают коммерческая фантастическая и научно-фантастическая литература и 

кинопродукция, которые привязывают сознание многих к нереальным мирам, в 

результате чего все сверхъестественные явления не воспринимаются всерьез и 

отправляются в страну фантазий.  

И так можно найти всевозможные курьезы в изложениях яснослышащих и 

ясновидящих людей любого мировоззрения и вероисповедания.  

Чем более душа свободна от земных представлений и условностей, чем более 

неиспорченна ее духовная жизнь, тем яснее и чище в ее сознание приходят 

потусторонние или божественные послания и образы. 

Чтобы познать истину, необходимо отказаться от большей части усвоенных 

философских и духовных взглядов, а также от привитых вероучений. Только любовь к 

небесному Отцу должна быть заботой служителя Бога, она смывает все заблуждения. В 

ней пророк слышит и видит дары благодати в их неподдельном виде и может правдиво 

их раскрыть. 

*   *   * 

Пророческое видение всегда является триединством: оно содержит духовную суть, 

которая несет в себе предполагаемый результат события, оно включает в себя 

душевную причину события и раскрывает внешний процесс как материальное 

выражение и инструмент для последовательного достижения божественной цели. 

Есть «спящие» пророки, которые видят только внешнюю последовательность 

событий, а духовные мотивы им неизвестны или известны лишь в общих чертах. Такие 

предсказания основаны на естественной или травматической ясновидении, но не 

обязательно следуют божественному призванию. 

Иногда собственные взгляды смешиваются с увиденным, что может быть более или 

менее искажено в личной интерпретации. Так возникают и неверные временные 

данные, причем временные предсказания всегда зависят от поведения 

заинтересованных лиц и народов. Точное определение сроков возможно только 

незадолго до события и только в том случае, если изменение к лучшему уже 

невозможно.  

Пророк, избранный Богом, в значительной степени свободен от мирских 

условностей, поэтому он может точно передать видение или слово Божье. Он видит в 

основном духовно-душевные причины события, знает его предысторию и связи, а 



также цель и смысл происходящего, то есть божественный результат. В своем 

пророческом служении он находит полное удовлетворение, потому что это часть его 

вечного предназначения.  

*   *   * 

Слышимое и/или видимое слово Бога в сердце дает указания по поддержке во всех 

жизненных ситуациях, а также основные принципы жизни из духа и положения мира. 

Это личное слово от Отца можно испытать уже на ранней стадии духовного пути, даже 

если пространства души еще не полностью освобождены от старых нагрузок. 

Божественные послания служат для решения еще существующих проблем и оказывают 

исцеляющее воздействие на пробуждающееся дитя Божье.  

В послании для другого человека канал души должен быть уже более свободным, 

иначе слова будут искажены личными взглядами и недостатками посредника. В этом 

случае в послание вливаются как симпатия и антипатия, так и всевозможные 

предрассудки, которые изменяют его в положительную или отрицательную сторону и 

тем самым передают одаренному ребенку ложное представление о себе.  

В настоящее время многие провозвестники слова Отца могут передавать «только» 

общие сообщения, часто с похожим содержанием. Некоторым христианам этого 

недостаточно, они жаждут более глубокого обмена, но его они находят в первую 

очередь в своем собственном сердце. Не следует забывать, что для каждого этапа 

развития должны быть соответствующие сообщения, чтобы обеспечить адекватное 

питание в соответствующих ландшафтах веры.  

Если медиум в основном свободен от земных влияний и привязанностей, Отец дает 

конкретные указания для отдельного человека или для общественности, но никогда не 

в принудительной форме. Только специально подготовленные и обученные служители 

Бога могут быть посредниками таких содержательных откровений. Они соответствуют 

духовно-психической структуре медиума, которая, однако, создана именно для этого 

служения. Особенными являются только выученный и усвоенный словарный запас, а 

также региональный стиль речи.  

*   *   * 

В мозаической истории сотворения мира, пророчествах Ветхого Завета и Откровении 

Иоанна как индивидуальные и универсальные стадии развития, так и геологические и 

эсхатологические процессы представлены в притчах и образах. Так возникает язык 

соответствий, который можно расшифровать только при соединении с божественным 

духом. С помощью мирового разума, слепого к духовным процессам, невозможно 

осмыслить то, что было открыто.  

Однако в природе человека лежит желание все понимать. Это привело к самым 

абсурдным толкованиям Библии и множеству пророческих недоразумений и 

способствовало тому, что ребенок был вылит вместе с водой, поскольку непонятные 

откровения считаются выдуманными стихами безумных историков. Или же считается, 

что были намеренно внесены существенные искажения содержания, однако в основных 



библейских преданиях это не так. Только неправильные переводы привели к 

единичным недоразумениям.  

Пророческие души Библии свободны и независимы от религиозных догм благодаря 

своей искренней любви к Богу. Их внутренняя жизнь была и остается наполненной 

любовью и правдивостью. Они видели земные и космические события прежде всего в 

своей духовной реальности и соответственно об этом и рассказывали. Однако они не 

могли перевести это в современные формулировки, поскольку в то время еще не 

существовало соответствующих терминов; кроме того, духовные процессы часто 

невозможно выразить словами и поэтому их можно описать только с помощью 

подходящих образов. 

Познания и видения этих пророков содержат и раскрывают глубокие события, 

которые имеют решающее значение для многих временных слоев и периодов развития, 

которые еще предстоит пройти земному и космическому человечеству. Прежде всего, 

писания Моисея и Иоанна имеют фундаментальное значение и сохраняют свою 

актуальность в вечности.  

Только когда Земля вместе со своими обитателями духовно возродится, 

пророческие книги закроются, как когда-то закроется время в завершении Космоса. И 

тогда новый период творения снова положит начало вечности с невиданной ранее 

жизнью. Но, слава Богу, не будет больше тех невыразимых бездн времени и бренности 

с их адскими извращениями, которые мы знаем. 

*   *   * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Темная глава 

Сатанинский мировой порядок - Антихрист 
«Господь – мой пастырь, мне нечего желать. Он пасет меня на зеленых пастбищах и 

ведет меня к свежим водам. Он восстанавливает мою душу. Он ведет меня по 

правильному пути ради своего имени. 

Даже если я пойду по темной долине, я не убоюсь зла, потому что Ты со мной, Твой 

жезл и Твой посох утешают меня. Ты приготовил стол передо мной в присутствии 

моих врагов. Ты помазал мою голову елеем и наполнил мой кубок. 

Доброта и милость будут сопровождать меня  

во все дни жизни моей, и я останусь 

 в доме Господнем навеки». 

Как инструмент Бога, я имею представление о планах антихристианских махинаций, 

происходящих за кулисами этого мира. Здесь необходимо различать манипулятивные 

диктатуры западного благополучного мира, действующие под фасадом демократии, 

явные политические диктатуры восточного полушария (Россия, Китай, Турция, 

Северная Корея и т. д.), а также африканские, латиноамериканские и 

южноамериканские военные диктатуры. Следующие описания в первую очередь 

иллюстрируют коварные и беззаконные действия политиков и экономистов в богатых и 

индустриальных странах, причем я, не имея опыта в политике и экономике, могу дать 

только упрощенное представление.  

Существует ли тайный «мировой заговор», как его представляют некоторые СМИ? Да 

и нет.  

Институты, определяющие мировую экономику и финансовый мир, создали для 

себя статус, в котором они могут влиять на политические события как в отдельных 

странах, так и в глобальном масштабе. Многие правительства, которые, казалось бы, 

действуют автономно, принимают законы под диктатом лоббистов, одержимых 

властью корпораций, и/или, из-за финансовой зависимости, находятся под контролем 

экономических интересов. Это очевидный факт и не новость. 

Все эти люди, от неимоверно богатых финансовых и экономических магнатов до 

самонадеянных политиков, являются рабами своего эгоизма и амбиций. Если компания, 

организация или правительство попадают под влияние властолюбия и алчности, они 

неизбежно превращаются в машину обмана и эксплуатации, которая унижает жизнь 

каждого животного и человека до предмета беспринципного стремления к прибыли и 

безжалостных притязаний на власть.  

В результате всемирного распространения этих деструктивных махинаций 

духовная смерть стала самоцелью – глобальным эгоцентрическим полем энергии, 

которое превращает людей в эгоистичных марионеток во всех отношениях.  

Имея доступ к этому высшему полю души, можно активно участвовать в его 

формировании или даже определять его, чтобы влиять на образ жизни различных слоев 

населения. Целенаправленное использование психических механизмов и автоматизмов 



позволяет манипулировать и обманывать во всех сферах жизни, чтобы реализовать 

мегаломанские цели. 

Хотя правящие политические, финансовые и экономические системы частично слабо, а 

в отдельных областях тесно взаимосвязаны и переплетены, всеобъемлющего 

объединения пока не произошло. Оно затруднительно, потому что в мире эгоистичного 

стремления к власти никто не доверяет друг другу. Из-за сильной конкуренции до сих 

пор не удалось создать стабильную и единую структуру. Это было бы возможно только 

для сплоченного союза, который управляет всем миром, создавая и поддерживая 

фундаментальные экзистенциальные зависимости во всех сферах жизни.  

Создатели этой идеи нового мирового порядка действительно существуют. Это 

могущественные и сверхбогатые семейные объединения американских банкиров и 

нефтяных магнатов, которые не только в своей стране постоянно формировали 

коррумпированные правительства и назначали преступных президентов. Поскольку в 

эпоху компьютеров и Интернета сформировались новые рыночные структуры и 

иерархии, эти кланы значительно утратили свое влияние. Общее мышление и 

поведение теперь определяются гигантами новых медиа и Всемирной паутины, а также 

крупными холдингами. Они, в свою очередь, действуют в основном под диктатом 

влиятельных инвестиционных банков и фондовых компаний.  

Эти экономические гиганты усердно работают над поглощением всех полезных для них 

и конкурирующих компаний с целью монопольного господства на мировом рынке. Их 

действия хорошо маскируются под социальную ответственность, привлекательную для 

СМИ, лицемерную заботу об окружающей среде, а также под притворную 

доброжелательность по отношению к потребителям с помощью дружеских и сердечных 

рекламных кампаний. 

В отличие от политически мотивированного стремления к власти, которое в первую 

очередь направлено на безусловную и диктаторскую власть, банки и крупные 

корпорации движимы безжалостной и беззастенчивой ненасытностью, которая хочет 

поглотить все в свою безжалостную пасть — лучше всего сразу весь мир. Здесь 

абсолютно царит сатанинский дух. 

Насколько тайно за закрытыми дверями происходит сотрудничество, как выглядит 

взаимосвязь между финансовыми компаниями, корпорациями, правительствами, 

спецслужбами и ложами, об этом уже достаточно исследовано и сообщено на 

соответствующих платформах. На данном этапе не входит в мои задачи подробно это 

объяснять. 

Но я с уверенностью заявляю: планы антихристианских агитаторов в конечном 

итоге не сбудутся, потому что и они являются лишь марионетками своей одержимости 

властью, жадности к деньгам и славе, которые в конечном итоге всегда приводят к 

упадку и гибели. Они не знают, что их эгоистические стремления в руках сатанинских 

энергий служат совсем другим целям, что будет объяснено ниже. 

Несмотря на всевозможные препятствия, работа по реализации подлых планов 

продолжается. Примеры необходимых целей: 

- Разрыв между немногими богатыми и многими бедными становится все больше. 

На протяжении десятилетий ведется интенсивная работа по перераспределению 

капитала и богатства в пользу и без того богатейшего верхнего слоя общества и 



влиятельных глобальных игроков. Но не для того, чтобы, как это часто представляют, 

целенаправленно бороться с бедностью в мире, а для того, чтобы через финансовое 

порабощение населения все больше контролировать его.  

- Наличные деньги должны быть постепенно отменены, в конечном итоге деньги 

будут обращаться только в виртуальном виде. Имплантированный микрочип, который 

в некоторых странах уже проходит испытательную фазу, вскоре станет средством 

оплаты и идентификации во всех сферах жизни, а также удостоверением личности для 

получения социальной и медицинской помощи. В пользу этого выступают соображения 

практичности и безопасности: все данные и удостоверения личности всегда будут 

собраны вместе, или, лучше сказать, внутри человека. Смартфоны, документы и 

кредитные карты могут быть утеряны или украдены, а имплантированный чип — нет. 

Чтобы всегда можно было найти человека, если он заблудился или попал в беду, 

рекомендуется использовать имплантат с передатчиком, но это также позволяет 

осуществлять полный контроль. Если чип деактивирован, человек оказывается 

изолированным и без средств к существованию. 

- С помощью мобильного интернета человечество становится единым и 

автоматизированным. Всеобъемлющая цифровизация делает мир управляемым и 

контролируемым на всех уровнях. Новые частоты оказывают разрушительное 

воздействие на здоровье. Нарушения сна и состояния истощения, деменция, рак и 

опухоли будут расти в устрашающих масштабах, во всем мире будут наблюдаться 

серьезные психические расстройства. Жадным до денег компаниям это безразлично. 

Поскольку правящие органы подчиняются им, они могут практически 

беспрепятственно продолжать свое смертоносное безумие. 

Как и в случае со СПИДом, вирусы, вызывающие заболевания, которые 

сравнительно редко приводят к летальному исходу, объявляются опасными для жизни 

эпидемиями и тем самым становятся инструментом для широкомасштабного 

применения лекарств. Побочные эффекты, известные производителям, охотно 

принимаются во внимание. Каковы причины этого? 

1. «Необходимое» медицинское обслуживание населения в рамках обязательной 

вакцинации, предписанной государством, приносит корпорациям большие прибыли.  

2. Неуверенность, страх и страдания порождают зависимость.  

3. Целенаправленное влияние на численность населения облегчает управление 

отдельными слоями общества. 

Все эти преступления против человечества не только молчаливо терпимы со стороны 

многих ответственных правительственных учреждений, но в некоторых случаях даже 

предписываются ими, поскольку они являются представителями психопатов, стоящих 

за кулисами этого земного театра, а не слугами своего государства. 

Какова мотивация этих дьявольских действий? С одной стороны, необходимо 

обеспечить себе и своим потомкам неизмеримое богатство и власть. С другой стороны, 

речь идет о том, чтобы в любое время и в любом месте по своему усмотрению влиять 

на мировые события. Такие диктаторские деспоты всегда существовали на протяжении 

истории. Но с сегодняшними возможностями всеобъемлющей цифровой сети для 



душевной индоктринации и внушения земное безумие приобрело новое измерение 

ужаса. 

*   *   * 

Время от времени небесные духи воплощаются в властных семейных кланах или 

попадают по воле отца на высокие должности в различных корпорациях, где они 

пытаются разрушить устоявшиеся структуры и либо внутренне разоблачить тайные 

махинации, либо раскрыть их миру. Своим любящим образом мышления и жизни они 

создают светлое поле совести, которое затрагивает многие коварные души и побуждает 

их переосмыслить свои взгляды. Таким образом, не каждый человек, принадлежащий к 

эксплуататорской институции или диктаторскому режиму, является злодеем. К 

сожалению, эти добрые духи часто умирают преждевременной смертью от 

«несчастных случаев» или «самоубийств», если они не соглашаются и (хотят) 

обнародовать преступные махинации. 

К сожалению, нередко бывает, что у посланника света его благотворные качества 

превращаются в противоположное и он поддается безжалостной жажде власти и денег. 

В сочетании с его огромной силой воли это может сделать его влиятельным членом или 

даже главой коррумпированного правительства или алчной организации. 

*   *   * 

В прошлые времена насилие было в основном явным. Интриганы и властолюбивые 

королевские дома, а также мегаломанские главы церкви вели жесткий и 

эксплуататорский режим. Население держали в подчинении — те, кто не проливал 

свою кровь в барщине и рабском труде, подвергались пыткам как еретики или ведьмы и 

публично казнились или же были жестоко убиты как солдаты на постоянно 

повторяющихся театрах военных действий. Люди знали, на что они идут. Насилие было 

видимым. 

Очевидное насилие существует и сегодня. Многие государственные институты 

поддерживаются с помощью диктаторского террора. По всему миру ежедневно 

совершаются бесчисленные зверства и злоупотребления. Каждый день происходит 

около 1000 убийств! Без войн! Число людей, умирающих ежегодно от недоедания, в 

настоящее время (2017 г.) оценивается примерно в 8 миллионов, из которых треть 

составляют дети.  

Но особенно в богатом мире распространилась новая, едва заметная волна насилия. 

Помимо всей этой явной жестокости, здесь действует невидимая сила, которая 

изощренным образом все дальше уводит людей от их изначальной божественной 

идентичности — она носит имена «суггестия» и «манипуляция». Инструментами этих 

тонко сплетенных махинаций являются глобальные сетевые СМИ. С их помощью 

ослепление масс не только поддерживается, но и постоянно усиливается. Их сознание, 

в некотором смысле, закрепляется в материи.  

Сегодня целенаправленная манипуляция основана на результатах научных 

исследований, а не, как раньше, на опыте. С помощью общественных СМИ население 

может быть целенаправленно (пере)программировано и направлено, его мышление и 



поведение могут быть определены. И даже противодействующие силы, создаваемые 

людьми, на которых трудно или невозможно повлиять, которые тормозят и ломают 

манипулятивные волны, принимаются во внимание. Таким образом, подсознание 

управляется по желанию — и тот, кто владеет им, владеет и сознанием.  

В своей тонкой зависимости от этих разрушительных сил население Земли стало 

рабом духовной смерти, которую оно воспринимает и любит как дух времени, тем 

самым превращая повседневное безумие в норму. Эта война, которая ведется 

исключительно на духовно-душевном уровне, деградирует людей, которые на самом 

деле должны были бы идти по пути к божественной жизни, до лишенных смысла 

марионеток, преданных развлечениям и потреблению.  

Так Бог придет, как вор ночью, пока мы, ослепленные, гонимся за мирскими 

удовольствиями. Будет великий плач и рыдание в событиях последнего времени. 

Сейчас настал час опомниться и покинуть широкую дорогу, ведущую в пропасть. 

Можно духовно выйти из мира и все же физически продолжать в нем свою жизнь. 

Любовь к Отцу – это ключ, открывающий дверь к свободе. 

*   *   * 

Полная идентификация с материей, которая является основным злом падшего 

человечества, привела к тому, что вечная жизнь больше не рассматривается, как и 

божественный смысл, поэтому люди стремятся получить как можно больше 

удовольствий и развлечений в земной жизни. Этим обстоятельством пользуются 

коммерческие предприятия и средства массовой информации; они обслуживают общую 

дезориентацию, сводя смысл жизни к стремлению к богатству, власти, красоте и 

безграничной сексуальной свободе: земная жизнь – это игра случая – бери, что 

можешь!  

Соблазны и искушения знаменитостей всех мастей, находящихся в центре внимания, 

удовлетворяют наше проникнутое желание достичь заданных идеалов красоты, 

престижа, роскоши и якобы связанного с ними счастья. Прежде всего, 

запрограммированный мир стиля жизни представляет собой эффективное средство 

гипноза и наркоза, инициированное, запущенное и отполированное в основном 

высокомерными органами издательского дела, служащего эгоистичному духу времени. 

Постоянный ажиотаж в телевизионных СМИ, создаваемый напряженными 

спортивными и викторинами, гламурными шоу, злорадными комедиями, жестокими 

криминальными, боевиками и фильмами ужасов, а также множеством других 

«художественно ценных» представлений, ежедневно отравляет наши души. 

Все эти создающие ожидания и, казалось бы, удовлетворяющие их элементы 

развлечения, острые ощущения и драмы помогают нам убежать от собственной 

лишенной смысла реальности. В этом пассивном переживании разум и здравый смысл 

можно произвольно манипулировать с помощью инструментализированных эмоций. 

Незаметно и постепенно так на человеческое сознание наложился покров духовной 

слепоты и душевного огрубения.  



(NB: Хотя существуют вполне привлекательные фильмы и документальные 

фильмы, в которых и из которых человек, связанный с Богом, может извлечь пользу 

для своей души).  

В всеми любимых ток-шоу с помощью мнений и противоположных мнений 

формируются образцовые партии, которые в долгосрочной перспективе можно 

контролировать с помощью привитых им взглядов. Ведущие этих дискуссионных 

кругов проходят поверхностную подготовку и, таким образом, служат скрытым 

формирователям общественного мнения. Чтобы укоренить политические взгляды и 

мобилизовать зрителей для своих целей, оплачиваемые аплодисменты громко 

поддерживают медийную пропаганду.  

Новости и газеты ежедневно кормят нас повторяющимися экономическими, 

политическими, социальными и спортивными пустышками. Реальные и искусственно 

созданные образы врагов служат эмоциональными точками опоры и укрепляют 

установленные десятилетиями условные рефлексы. 

Чтобы нейтрализовать тревожные научные или экономические открытия или 

направить их в прибыльное русло, коррумпированные эксперты используются в своих 

интересах и щедро вознаграждаются за закрытыми дверями из неисчерпаемых средств, 

имеющихся в их распоряжении. Их ложь служит для поддержания энергетических 

полей, необходимых для общего наркотического воздействия , которые отвлекают 

общественное сознание от реального процесса его одурачивания. Здесь подтверждается 

высказывание: «Если ложь достаточно велика, люди в нее поверят!» 

«Политическая корректность» и государственное регулирование потребностей, 

которые уже в школах оказывают большое влияние на детей и молодежь, ставят во 

главу угла свободное мышление, но в действительности приводят к прямо 

противоположному результату, а именно к подражанию предписанной морали и 

ценностям.  

Терпимость — это волшебное слово. Однако под ним скрывается как принятие и 

допущение любых суеверий, так и любых мыслимых материальных извращений – с 

диктатом, с одной стороны, как можно быстрее установить бессодержательный 

религиозный коктейль, с другой стороны, коллективная «свобода» допускает любой 

вид социальной и сексуальной декадентности и ведет человечество еще глубже в 

бесстыдство и извращение.  

Таким образом, «хлеб и зрелища для народа» более чем когда-либо служат для 

сокрытия антихристианских процессов, которые все глубже ведут жителей этого 

земного мира в бездну духовной смерти. Однако это не является главной мотивацией 

для руководителей корпораций и правительств. Им в первую очередь важно удержать 

власть и безгранично обогатиться деньгами и имуществом. В конечном итоге, они тоже 

являются лишь слепыми слугами сатанинских сил. 

*   *   * 

Около 100 лет человечество подвергается усиленному влиянию существ из царства 

мертвых, потому что чем более безжалостным и материалистичным становится 



общество, тем легче демонические силы находят доступ в этот мир. В то же время 

ангелы, подготовленные для этого времени, принимают земную форму и вместе с 

небесной армией из другого мира борются с духовной тьмой, царящей на Земле.  

Эти процессы влияют на коллективное сознание, однако творческие люди, которые 

нередко обладают подсознательной ясновидением, все сильнее ощущают скрытые 

силы. Они переносят борьбу добра со злом в мир литературы и киноиндустрии, 

благодаря чему духовные силы становятся предметом удовлетворения и потребления 

для масс. Таким образом, в мире книг и кино можно довольно хорошо проследить, что 

происходит в потусторонних сферах Земли; при этом эти события в художественных 

произведениях всегда отражаются в соответствии с материальным пониманием. 

Примерные жанры: 

- Чем ближе время обновления мира, тем чаще в кинотеатрах появляются 

апокалиптические постановки. Точно так же показанные климатические и природные 

катастрофы, а также угрозы астероидов и падения метеоритов являются 

предвестниками грядущей реальности. 

- Фильмы о вампирах раскрывают нам духовный вампиризм. Кровь тела является 

носителем душевной жизни. Кровь (питательное вещество) души является носителем 

божественной жизни. Любовь к материальному миру лишает нас этого, а низший 

духовный мир высасывает из нас и лишает нас любви наших сердец.  

- Спасители мира в комиксах, которые так любят экранизировать, соответствуют 

воплощенным духам из света. Обладая самыми разными талантами, они незаметно 

действуют в своей жизненной среде. Наделенные сверхчеловеческими силами, они 

борются со злом, но не материальной силой, а силой божественной любви. Эти 

изображения особым образом свидетельствуют о том, как сатана злоупотребляет 

духовными процессами в низких целях. 

Некоторые актеры, воплощающие таких героев и спасителей мира, являются 

небесными душами по заданию. Поскольку они утратили связь со своей истинной 

идентичностью, они реализуют свое призвание в киноролях. Это звучит странно, но, 

тем не менее, является печальной правдой. Невозможно представить, какие странности 

возникают в результате взаимодействия земного и духовного призвания.  

- Из-за повышенной восприимчивости творческих людей к потусторонним 

явлениям в телевизионных и интернет-сериалах все чаще появляются 

сверхъестественные, мистические и демонические явления. Компьютерные игры, как 

цифровые предвестники реальных событий, все чаще содержат военные и 

апокалиптические сценарии. 

Все эти изображения укрепляют мнение, что рай и ад, ангелы и демоны, да и вообще 

всякая потусторонная деятельность – это выдумка индустрии развлечений. Но на самом 

деле все наоборот: вдохновение происходит из реальных духовных реальностей. Кроме 

того, инструментализация потусторонних явлений служит для того, чтобы с помощью 

медийного потребительского ажиотажа продолжать наркотизировать человечество и 

держать его в глубоком сне, чтобы не произошло общее духовное пробуждение. 

Однако, как правило, это не является мотивом земных действующих лиц. В своем 

стремлении к успеху, жажде денег и признания продюсерские компании, сценаристы и 



режиссеры также являются лишь марионетками всевластного сатанинского духа. Он 

является тайным вдохновителем всего, что вызывает и удовлетворяет потребности 

человеческого рода, какими бы безобидными и в то же время смертоносными они ни 

казались. 

*   *   * 

Как и все мирские явления и события, Интернет имеет две стороны. С одной стороны, 

здесь проводится большая просветительская работа и в обход общественных СМИ 

сообщается о причинах земных событий, с другой стороны, с помощью поддельных 

видео- и аудиоматериалов распространяются ложь, чтобы еще больше запутать умы 

людей. С помощью так называемых теорий заговора на онлайн-платформах 

осуществляется такая манипуляция, что большинство населения уже не может 

отличить правду от лжи. Таким образом, для реальных преступных действий и планов, 

описанных в следующих текстах, была создана своего рода индульгенция. 

НЛО и инопланетяне 

Недоказуемые теории о необъяснимых явлениях всегда вызывали интерес. Тема НЛО 

также занимает человечество уже более века. В настоящее время целая индустрия 

живет за счет уфологии — ложь превратилась в миллиардный бизнес.  

Инопланетяне часто привлекаются в качестве помощников в грядущих событиях 

конца света и спутников в новой эре. То, что помощь приходит извне, уже является 

богатым фактом, но она приходит не в космических кораблях, а в виде светящихся 

существ как из этого, так и из другого космоса, которые помогают человечеству в духе. 

Широкое распространение получила теория, что (древние) боги на самом деле были 

инопланетянами, которые основали человеческую цивилизацию, и что они вернутся, 

чтобы направить население Земли на путь в будущее. С помощью таких заблуждений 

авторы и издательства достигают высоких показателей продаж.  

Некоторое время ходит слух, что миром правит элита рептилоидов, скрывающаяся 

за человеческим обликом. Эта тема подается с помощью всевозможных духовных идей 

и подкрепляется поддельными изображениями. С помощью таких и других выдумок 

были построены самые разные духовные тюрьмы, в которых многие ищущие оказались 

в мире, далеком от любой реальности. Причиной этого являются люди, которые, 

открыв духовное зрение, возможно, в результате употребления наркотиков или 

травмирования, действительно видят скрытую под телом демоническую рептильную 

форму коварного человека. Однако это явление является лишь аналогией, а не 

реальностью. Другие абсурдные утверждения, такие как, например, что Земля внутри 

населена другой расой или что эта планета, как доказано, все-таки плоская, 

распространяются с целью на основе общего резонанса создать исследования, которые 

должны служить основой для интенсификации управления сознанием.  

Те, кто якобы вступил в контакт с так называемыми инопланетянами, в основном 

являются самодовольными людьми, которые хотели бы оказаться в центре внимания. 

Зараженные увлечением НЛО, многие просто подвержены галлюцинациям или своему 

воображению. 



Подробные отчеты о встречах с инопланетянами иногда представляют люди, 

подвергшиеся контролю сознания (контроль сознания посредством тяжелой травмы. 

Подробнее об этом в главе «Сатанизм»). Когда заходит речь о таких темах, как НЛО и 

инопланетяне, активируются «спусковые» области души (душевные имплантаты), 

после чего следуют соответствующие теме рассказы о пережитых событиях и 

подробные описания НЛО и их обитателей, что может происходить очень 

эмоционально — однако такие описания ни в коем случае не соответствуют 

действительности. 

Финансовое вознаграждение также может быть мотивом для того, чтобы якобы 

честные люди рассказывали о встречах с инопланетянами. Да, дело доходит даже до 

того, что специальные подразделения американской армии имитируют существование 

инопланетян и осуществляют похищения. 

Иногда происходит контакт с предполагаемыми инопланетянами, но на самом деле это 

обитатели потустороннего мира. Это могут испытать неопытные ясновидящие, 

поскольку им иногда не хватает необходимой способности различать духовные 

явления, поэтому они не застрахованы от потусторонних зрелищ; или это люди, 

которые не осознают, что их духовное зрение открылось (здесь причиной может быть 

также душевный срыв из-за травматического переживания или употребления 

наркотиков). Теперь они видят существ из потустороннего мира, которых принимают 

за инопланетян – или которые коварно выдают себя за таких. На самом деле они и есть 

инопланетяне, только не материальной природы и не пилоты НЛО.  

Я еще раз повторяю: не существует инопланетян, которые приземляются здесь на 

НЛО или могут каким-либо другим образом физически перемещаться на Землю. Точно 

так же не существует людей, которые якобы приходят из будущего, где возможны 

путешествия во времени.  

(Примечание: на самом деле бесчисленные планеты и звезды населены существами, от 

облеченных твердыми телами до тонкоматериальных эфирных существ. Однако Бог 

создал условия и расстояния таким образом, что возможен только духовный, а не 

материальный контакт. Это гарантирует, что встречи могут происходить только после 

достижения определенного уровня развития и духовной зрелости). 

Зачем же тогда все эти усилия по созданию мифа об НЛО? Для этого есть несколько 

причин:  

С одной стороны, она служит отвлекающим маневром и прикрытием для научных 

исследований и экспериментов в военных учреждениях. С другой стороны, 

необходимы искусственно созданные объединения интересов, которые позволяют 

целенаправленно управлять коллективным сознанием – к ним относится и тема НЛО. 

Поэтому с помощью прогрессивных методов манипуляции в сознание легковерных 

людей, жаждущих общения с обитателями далёких звёзд, было и продолжает быть 

имплантировано представление о присутствии инопланетян, которых на самом деле у 

нас не существует. 

В целом, необходимо как можно больше недоказуемых утверждений и 

противоположных утверждений, потому что так можно лучше всего обмануть 



человечество. Чтобы поддерживать общее замешательство, необходимо сделать тему 

теории заговора как можно более разнообразной, чтобы предотвратить различение 

правды и лжи на всех уровнях. 

Управление реальными событиями вместе с фальсификациями и преступными 

махинациями на корабле нелепости и несоответствий по красочному морю заговоров 

является основным принципом массового внушения и индоктринации. 

*   *   * 

Политика на национальном и международном уровне подвергается все более 

интенсивному критическому анализу. В Интернете распространяются информативные 

сообщения о незаконных махинациях правительств и спецслужб, которые вызывают 

общий интерес. В таком случае возникает острая необходимость перенаправить 

растущее стремление населения к просвещению. Его нельзя отключить, но можно 

контролировать и направлять в заданное русло. Для этого необходимо травмирующее 

событие, чтобы вновь эмоционально связать последующую потребность человека в 

защите с государственными институтами. 

Убийства являются эффективным средством для этого. В случае необходимости 

террористические организации финансируются и поддерживаются спецслужбами. Из-

за террористических злодеяний желание населения усилить контроль усиливается, 

даже требуется им. Таким образом, посягательства на личные права легализуются и 

оправдываются, свобода и частная жизнь подрываются слой за слоем.  

С другой стороны, теракты служат для инициирования военных интервенций и 

войн под прикрытием борьбы с терроризмом. Это позволяет после геноцида 

устанавливать коррумпированные правительства, чтобы контролировать экономически 

выгодные или важные с точки зрения политической стратегии страны и поддерживать 

их дестабилизацию по своему усмотрению . Не следует недооценивать влияние 

оружейной и военной промышленности, создавшей практически неприкосновенную 

империю, на политические решения, касающиеся поддержки диктатур или 

развязывания военных конфликтов. 

В ближайшем будущем будет все больше терактов и покушений. Полицейские 

проверки будут усилены, наблюдение станет более всеобъемлющим. Девиз: «Без 

наблюдения нет безопасности, а значит, нет и свободы!». 

При этом многие правительственные власти действуют в соответствии со своими 

политическими директивами, но в своей самонадеянности и мании величия они слепы к 

индоктринации скрытых мировых лидеров — или же являются их идеологическими 

или купленными вассалами. Злонамеренные правители, действующие в тени, которые 

верят, что знают и правят, сами являются марионетками сатанинской энергии.  

*   *   * 

Европа несет большую ответственность за эту Землю в духовной борьбе как во время 

событий конца времен, так и в апостольской деятельности после обновления земного 

мира. В частности, в Германии произойдет и уже происходит необычайное 



пробуждение воинов Христа, потому что эта нация находится под особой милостью в 

божественном предвидении. 

Германия является не только сердцем Европы, но и, благодаря интенсивности 

воплощения небесных духов, прежде всего сердцем Тела Христова. Здесь будет 

сражаться окончательная битва – как земная, так и духовная. Здесь происходит 

божественное проявление, как редко когда на Земле.  

Поэтому сатана с помощью своих антихристианских марионеток борется с этой 

страной особым образом. Уже более века ведется интенсивная работа по постоянному 

ослаблению Германии, чтобы оказать на нее политическое и экономическое влияние. 

Это стало возможным также благодаря установлению власти безумного диктатора, 

который вверг эту нацию в невыразимую войну, чтобы в долгосрочной перспективе ее 

было легче управлять как побежденной державой. 

Сегодня это происходит, в частности, путем поддержания в общественном 

сознании вины и ответственности за жестокости Второй мировой войны всеми 

возможными средствами, чтобы Германия могла постоянно отвечать за преступления 

того времени. Таким образом, народ подвергается моральному шантажу, а 

правительство — политическому. 

Это непрекращающееся возложение вины породило бесхребетную политику 

терпимости и покорности, которая, в полном соответствии с намерениями 

злонамеренных лиц, все больше раскалывает страну и подрывает общественный 

порядок. 

*   *   * 

Каждая нация имеет не только земную, но и, прежде всего, душевную и духовную 

идентичность и однородность. Они основаны на структуре воплощенных душ, которые 

образуют духовное единство народа, а также на общей ориентации и развитии любви и 

содержащейся в ней вины перед жизнью. Когда народы смешиваются, смешиваются и 

их идентичности на душевном уровне. Каждый народ несет в своей наследуемой или 

принятой ответственности ( ) вину и искупление другого народа и должен частично за 

это расплачиваться. До определенной степени это терпимо и не слишком сильно влияет 

на структуру нации.  

Однако если народы смешиваются массово и без божественного благословения, это 

приносит большие бедствия человечеству, поскольку оно еще не готово к общему 

миру. Особенно в это время перемен, когда формируется зло и всеми средствами 

пытается разрушить любящее сосуществование, скрытая опасность заключается в 

сочетании суеверной культуры, фанатичной религиозности и слепой терпимости. 

Только под руководством и опекой нашего Небесного Отца, когда любовь к ближнему 

станет высшим приоритетом всех людей, возможен общий мир в мире и гармонии.  

Иммиграция из всех возможных культурных кругов в европейские страны с высоким 

уровнем благосостояния, продолжающаяся на протяжении десятилетий, а также 

необходимый в настоящее время прием беженцев из Сирии и африканских кризисных 

регионов служат коварным деспотам инструментом для подрыва государственности. 

Ведь не только неспособность правящих органов осуществить обоснованную и 



практическую интеграцию и предоставить беженцам, нуждающимся в помощи, 

достойные условия жизни, способствует общему недовольству. С помощью 

преобладания, в частности, фанатичной и презирающей женщин исламской религии, 

подрывается как национальная, так и христианская идентичность. 

Возникшее в этих условиях разделение населения на сторонников и противников 

иммиграционной политики является преднамеренным и подталкивается средствами 

массовой информации. В результате формируются и объединяются противоположные 

области сознания, которыми легко управлять. Эти и другие махинации позволяют 

дестабилизировать стратегически важные страны, чтобы легче управлять ими с 

помощью политического и экономического влияния. 

Прежде всего в Германии невежество, высокомерие и трусость так называемых 

представителей народа привели к путаной и неадекватной политике в отношении 

беженцев, которая посеяла и продолжает сеять много раздора. Но, как всегда и везде, в 

конечном итоге зло должно служить добру. Готовность помочь и любящая поддержка 

многих граждан и волонтеров, а также собственные инициативы общин и 

муниципалитетов по уходу и сопровождению нуждающихся открывают духовные 

врата, через которые проходит Божье благословение. Таким образом, помощь 

ближнему приносит гораздо большую пользу, чем причиненный вред. 

Многие люди ищут у нас защиты от преследований и убийств. Их привлекает и 

ведет сила любви, которая раскрывается здесь, потому что Германия – избранная 

родина. 

*   *   * 

Одной из главных целей, направленных на то, чтобы после утраты власти католической 

церковью и дальше сдерживать силы Христа, является установление спиритуализма, в 

котором религиозные, эзотерические, философские и этические учения сливаются в 

неопределимую однородную массу. Почти незаметно эта абстрактная и 

бессодержательная доктрина вероучения берет верх – христианство все больше 

размывается. 

В этой универсальной духовности много говорится о понимании и любви к 

ближнему. Но цель состоит в том, чтобы Бог оставался как можно более анонимным, а 

Иисус Христос представлялся «нормальным» человеком с недостатками, чтобы таким 

образом лишить его персонифицированного божественного статуса. 

Религиозное равенство называют прогрессом и развитием в эпоху толерантности и 

просвещения: любой образ жизни и вероисповедание не только должны приниматься 

во имя свободы, но и должны всегда и везде осуществляться без ограничений. В то же 

время свобода выражения мнения в отношении истины Иисуса Христа подрывается и 

подвергается осуждению. Это еще больше усиливает отчуждение от истинной веры: 

путь к Отцу больше не различим. 

В противовес провозглашенной религии единства, равноценной ей в своей сатанинской 

инструментализации, стоит ислам. Его распространению по всему миру способствуют 

фанатичная жестокость, а также слепая наивная терпимость и религиозное равенство. 

Это способствует дальнейшей нейтрализации христианства. В районах с 



преимущественно мусульманским населением радикальные исламисты будут все 

больше преследовать христиан. Они представляют серьезную угрозу для 

последователей Иисуса, как это уже происходит в некоторых странах, где психически 

больные мусульмане угрожают изнасилованием, пытками и убийством — и 

осуществляют свои угрозы, если христиане не отрекаются от своей веры.  

Ислам и индуизм уже разделились и будут и дальше разделяться на фанатичных 

«воинов Бога» и любящих, искренних верующих в свою религию. Последние осуждают 

своих заблудших братьев и сестер и указывают им на их заблуждение, после чего сами 

подвергаются преследованиям и угрозам смерти. 

Для христиан очень важно просветить манипулируемое мышление любовью к Отцу, 

чтобы можно было отличить правду от лжи. В преданности божественной любви 

второе пришествие Иисуса Христа становится присутствием Иисуса Христа. В то 

время как антихристианские силы пытаются реализовать свои планы в тайне, верные 

дети Небесного Отца проявляют божественные силы, из которых и с помощью которых 

возникает светлый мир в земной тьме с Иисусом Христом как Царем. Они составляют 

его рабочую силу на Земле. 

Каждая душа, которая чувствует себя призвана серьезно участвовать в созидании 

Царства Божьего, принадлежит к ним. Это святая серьезность! Никто не должен 

считать себя слишком маленьким, слишком незначительным, слишком неважным или 

чувствовать себя недостойным сражаться на стороне Бога! Многих из Своих детей 

Отец сохранил в определенной скромности и смирении в этом мире и перед этим 

миром, чтобы они не остались в тюрьме высокомерия и материализма, когда прозвучит 

призыв к пробуждению. 

Призыв из духовного мира: 

«Это призыв Бога ко всем призванным и избранным! Услышьте призыв Иисуса 

Христа! Проснитесь и откройтесь Его любви. Настало время пробуждения! Сердце 

Отца широко открыто. Никто, услышьте! Никто не будет отвергнут! И даже если 

вы покрыты грехами, Отец очистит ваши души Своей любовью и озарит их Своим 

светом, если вы готовы следовать за Ним! 

Он разрушит церковь сатаны и через три дня восстановит ее как церковь Бога. 

Эта церковь будет новой землей. Алтарь будет сердцем Бога, а колокола будут 

провозглашать силу Его любви по всей земле и за ее пределами, в бесконечных сферах 

Его материальных и духовных творений! 

*   *   * 

Резюме текущих 

и будущих событий 

В ближайшие годы, с одной стороны, планируется сначала в западном мире, а затем и 

во всем мире установить единомышленное и единогласное правительство. С другой 

стороны, в глобальной сети компаний, определяющих рынок, должна возникнуть 

контролируемая финансовая, экономическая и потребительская диктатура. Инициаторы 



не преследуют цель создания общей мирной Земли, скорее это жадные до владения и 

власти главы государств, а также мегаломаны, владеющие различными корпорациями. 

Они обещают процветание, безопасность и мир, но служат только своей жажде власти 

и алчности. 

Борьба с преступностью и гуманитарная помощь демонстрируются в СМИ, а 

исполняющие государственные власти прославляются как защитники мира и свободы. 

Однако в первую очередь защита государства и оказание помощи служат укреплению 

доверия и эмоциональной привязанности к правящим органам.  

Смешение различных религий и конфессий со свободомыслящей духовностью, 

философскими взглядами, моралью и этикой приводит к исповеданию анонимного Бога 

или, из-за духовного замешательства, к безверию. 

(Примечание: стремление к глобальному объединению всех институтов имеет свою 

причину в духовном единстве всего сущего, которое заключено в сердце каждого 

человека. В материально-эгоистичном мире эта реальность превращается в 

сатанинскую: стремление к единству становится диктаторским стремлением к власти. 

Таким образом, все божественно истинное и доброе в падшем творении превращается в 

ложь, злобу и одержимость). 

Главным условием для управления сознанием масс является постоянное потребление в 

онлайн-мирах, а также в печатных и телевизионных СМИ. С помощью таких 

мероприятий, как спорт, шоу, кино и музыка, население хорошо развлекается и 

находится в состоянии наркотического опьянения. С одной стороны, постоянная 

покупка так называемых дешевых товаров, а с другой – жажда всегда самых новых 

продуктов на рынке земных тщеславий превращают стремление к признанию и 

самореализации в принуждение к покупкам. Неограниченная сексуальная свобода 

также является эффективным средством управления душевными энергиями. В 

удовлетворении своих низменных желаний, а также в непрерывно возникающих 

материальных потребностях, общество развлечений и потребления легче всего 

поддается управлению. «Хлеб и зрелища» в совершенстве! 

Законы, необходимые на европейском уровне для продвижения интересов 

деспотического правления, принимаются по отдельности и с определенными 

интервалами, практически незаметно для широких масс. В совокупности они 

дополняют основу активного осуществления власти под диктатом лоббистов 

корпораций, одержимых властью. В случае конституционных изменений, которые 

вызывают недоверие или резкое неприятие со стороны общественности, в случае 

необходимости крупное событие в СМИ, стихийное бедствие, покушение или смерть 

известного человека служат отвлекающим маневром для их тихого принятия.  

В страхе перед террором и войной многие граждане примут постановления и 

законы своих правительств — частично охотно, частично неохотно. Часть населения 

теперь даже требует того, что раньше категорически отвергалось: всеобъемлющего 

контроля со стороны полиции и военных.  

Но слепое доверие многих используется не только для низких земных целей. За 

лицемерными словами и поступками человеческого стремления к власти и мании 



величия стоит еще более порочная и коварная сила, которая имеет в виду совсем другое 

для мира: сатана.  

Благодаря всеобщему поклонению материи этот дух уже достиг одной цели: 

поработить человечество и изгнать истинного Бога из его сердец. Но только с 

уничтожением земного мира он, по своему слепому мнению, сможет предотвратить 

второе пришествие Христа и обеспечить разрушение моста в дом нашего Небесного 

Отца — так же, как 2000 лет назад он в своей слепой ненависти хотел уничтожить 

Иисуса Христа, полагая, что сможет помешать божественному делу. И так он 

продолжает продвигать свои темные планы... 

В то время как массы по-прежнему слепо идут к своей гибели, самостоятельно 

мыслящие люди осознают свою порабощенность и зависимость. Они понимают, что 

являются рабами мегаломанских деспотов, которые используют свою власть, чтобы 

безмерно обогащаться за счет населения и беззастенчиво реализовывать свою жажду 

власти. Они осознают, что провозглашенная свобода на самом деле является пленением 

властолюбивого и коррумпированного политического, финансового и экономического 

режима. 

Критики и истинные христиане под прикрытием «политической корректности», 

прогресса и толерантности дискредитируются, высмеиваются и оскорбляются в СМИ 

как сварливые и фанатичные люди; манипулируемые массы становятся духовными 

носителями этих клеветнических обвинений.  

Правительства, служащие исключительно экономическим и собственным интересам, 

уже создали непосильное налоговое бремя, в результате чего пенсионеры и 

работающий «низший класс» все больше попадали в тиски финансовой нужды, 

которая, однако, поддерживалась на приемлемом уровне благодаря дешевому 

потреблению (возможному благодаря эксплуатации людей и земли), неограниченным 

развлечениям в СМИ и сексуальной распущенности. Но теперь жизнь многих людей из 

всех слоев общества заканчивается нищетой и бедностью. 

Рынки капитала выходят из-под контроля. Карточный домик акций и финансов 

теряет стабильность и грозит обрушиться. Наличные деньги, которые и без того 

занимали нишевое положение, продолжают терять покупательную способность. Но 

теперь под угрозой оказались и воображаемые средства на счетах. Страховые компании 

и банки банкротятся. Задолженности по недвижимости безжалостно изымаются. 

Миллионы людей теряют работу. Социальные выплаты радикально сокращаются. 

Удерживается еще больше налогов. 

Мир погружается в хаос, все кажется выходящим из-под контроля. Политическая 

ситуация становится невыносимой, все только и делают, что жалуются и дают пустые 

обещания. Истину и ложь уже невозможно отличить друг от друга. По всему миру 

бушуют гражданские войны и региональные военные конфликты. Поток беженцев не 

прекращается, но теперь люди бегут также от засухи и нехватки воды, 

непрекращающихся ураганов и штормов, а также огромных пожаров и наводнений.  

По всему миру повторяются восстания возмущенного населения – в некоторых 

странах вводится чрезвычайное положение. Во многих местах формируются боевые 



подпольные и освободительные движения. В городах происходят уличные бои, 

магазины грабят , горят целые районы. Распространяется анархия. Многие горожане 

ищут убежища в сельской местности, чтобы избежать этих ужасов. 

Слава Богу, в этой тьме есть островки света. По всему земному шару образовались 

небольшие христианские общины, наполненные Духом Божьим и сильные в вере. Их 

члены в некоторых странах работают даже в правительственных кругах, помогая 

населению смягчить национальные бедствия. 

В последние дни апостолы Христа публично выступают с предупреждениями, 

провозглашая приближение суда, если не произойдет покаяние. Они безжалостно 

раскрывают правду о жизни и смерти. Но их публично осуждают и высмеивают, 

некоторых сажают в тюрьму, другие загадочным образом гибнут. Часть армии Божьей 

действует скрытно от мира, укрепляя маленькие стада в вере и доверии к Богу. Вместе 

они ожидают второго пришествия Христа. Они готовы к грядущему, их сердца полны 

радости от нового рождения Земли. Они находятся в тесной связи с небесными силами.  

Тот, кто открыл глаза, видит, что мы уже находимся в ситуации, описанной здесь, хотя 

последовательность событий может варьироваться. Некоторые из них уже произошли, 

другие еще впереди, а некоторые остаются незамеченными в своей слепоте, хотя мы 

находимся в самом центре событий. Некоторые процессы происходят в основном 

только в отдельных странах. Некоторые народы и регионы лишь в ограниченной 

степени затронуты беспорядками и экономическим коллапсом, но они в большей 

степени подвержены стихийным бедствиям.  

В конце концов, по всей вероятности, начнется Третья мировая война, потому что 

сатана нуждается в решающей большой войне, чтобы реализовать свои планы. Это 

ознаменует последние дни современного человечества. Однако милостивая рука Бога 

вскоре положит конец боевым действиям. 

О этой войне существуют вполне точные предсказания. Из пророчеств некоторых 

ясновидящих следует, что она произойдет в год, предшествующий мягкой зимой и 

ранним, обильным ростом растений. Начало войны датируется в основном августом-

октябрем. Продолжительность войны составляет три месяца. По мнению экспертов по 

пророчествам, эта война произойдет еще в этом втором десятилетии. Возможно, в 

времена пророков это было так, но сейчас эти сроки уже не актуальны. Отец сообщает 

мне, что в связи с общим развитием событий последние события сначала переносятся 

на третье десятилетие. На данный момент (2017 год) я не знаю, останутся ли 

актуальными указанные сроки. 

*   *   * 

Предыдущие объяснения содержат некоторые цели правящих сил этого земного мира. 

Они станут все более очевидными в течение ближайших лет. Время от времени на 

первый взгляд будет казаться, что все в порядке, но не дайте себя обмануть. 

Кратковременные передышки должны служить для успокоения возбужденных умов и 

нейтрализации различных теорий о конце света. Неверные толкования существующих 



пророчеств должны вызвать неуверенность и убедить в том, что глобальное обновление 

через второе пришествие Иисуса Христа не произойдет. 

НО: Отец допустит описанные здесь антихристианские планы только в 

определенной мере. Некоторые из них Он смягчит или даже сорвет в зависимости от 

силы молитвы и способности к любви Своих детей. Для них Он сократит дни великой 

скорби, как написано.  

Отец говорит: «Скоро это произойдет. Оставайтесь верными Мне, вашему Отцу в 

Иисусе Христе. Держитесь Меня, возвращайтесь ко Мне снова и снова и не дайте 

себя ввести в заблуждение. Вы знаете истину. Оставайтесь верными ей! Любите 

Меня и придите к Моему сердцу, дети Мои. Сатана будет снова и снова преследовать 

вас, но не отпускайте Меня! Я люблю вас, оставайтесь со Мной. Я люблю вас». 

*   * 

Антихрист 

Сатанинский дух, который правит миром, называется Антихристом. Он оживает 

благодаря поклонению человечества материи. Каждая телесная слабость, каждая 

эгоистичная мысль, каждое безжалостное и злобное слово, каждый эгоистичный 

поступок дают энергию этой силе и поддерживают ее власть. Фанатичная религия, 

безжалостная рыночная экономика, безнравственный капитализм, безбожная наука – 

любая мирская система, которая действует в первую очередь в своих интересах и 

основана на холодном расчете, укрепляет его позиции. 

Следовательно, антихристианские махинации в первую очередь не относятся к 

какому-то конкретному правительству или организации, они присутствуют во всех 

структурах этого мира. Антихрист, по сути, не что иное, как абсолютный материализм 

— он является бездной времени и бренности, он — дух высокомерия, 

безнравственности и эгоизма, он — повелитель духовной смерти, отрицающий славу 

Бога.  

На протяжении истории всегда существовали и существуют государственные, 

церковные и экономические власти, которые объединяют сатанинскую энергию и 

хладнокровно ее используют. Однако утверждения, что тот или иной человек является 

самим сатаной, не соответствуют действительности. Однако в людях, служащих ему, 

движимых жаждой власти и беззастенчивой алчностью, сатана воплощается косвенно и 

таким образом получает доступ к земному миру. 

Поскольку практически все правящие институты посвятили себя этим 

деструктивным качествам, сатанинский дух имеет свои руки повсюду, которые 

синхронно действуют в своих позициях власти и тайно сотрудничают друг с другом. 

Это позволяет ему оказывать влияние на все сферы жизни, не давая человеку осознать, 

что он является марионеткой сатанинских сил в своих желаниях, стремлениях, страстях 

и поведении. В результате объединения коварных и злобных энергий под властью 

сатаны можно говорить о глобальном заговоре, который практикуется и 

функционирует, но не в мире высокомерного человечества, которое в своем эгоизме и 

соперничестве в конечном итоге не допускает единой и абсолютной диктатуры.  



Этот связанный с материей дух по имени Сатана или Люцифер составляет основу всего 

зла. Однако он является «лишь» фундаментом лжи, обмана и насилия. Он искуситель, 

соблазнитель и обманщик, он вдохновитель и подстрекатель — исполнителями зла 

являются сами люди, впавшие в безбожие. В своей беззаконной и бесчеловечной 

жестокости они являются истинными порождениями ада. Сатана, в свою очередь, 

использует их безжалостные и жестокие поступки в своих целях. Подробнее об этом 

далее.  

*   *   * 

  



Сатанизм 
«И был извергнут 

великий дракон, древний змей, 

именуемый диаволом и сатаной, 

который обольщает весь мир. 

И был низвергнут на землю, 

и его ангелы были также низвергнуты». 

О существовании сатанизма мало кто знает. Когда речь заходит об этом, такие 

практики обычно отмахиваются как выдумки фантазийных авторов или относятся к 

красочному миру теорий заговора. Но именно невероятность сатанинской реальности 

создает защитную стену вокруг тайных лож. 

Члены люциферианской сети оказывают свое влияние во многих сферах земной 

жизни. Они собираются вместе, чтобы поклоняться сатане и опьяняться экстатической 

силой, которую получают во время ритуалов. Они отдают свою душу злу, принося в 

жертву кровь животных и людей – вплоть до самопожертвования.  

Человек может посвятить себя сатанинскому духу невольно или намеренно. Однако 

большинство людей не знают, что они служат ему. Как слепые марионетки земных 

желаний, они используют всю свою энергию, чтобы удовлетворить свою жадность к 

деньгам и манию самовыражения. Объявляя материальное удовлетворение 

единственной целью существования, они становятся слепыми приспешниками 

духовной смерти. Более или менее все население Земли принадлежит к этой категории. 

Некоторые из них, вступая в контакт с хедхантерами или членами различных лож, 

попадают в нижние ряды заклятых объединений, поначалу не зная, куда они на самом 

деле попали. Впечатленные социальным статусом и благосостоянием членов, 

очарованные прибыльными последствиями лжи и обмана, порой ослепленные магией 

манипуляции и внушения, они вскоре попадают в зависимость от демонических сил. 

Их руководят и контролируют путем вербовки в компании и организации, управляемые 

антихристианским духом, где при необходимости их ведут по лестнице успеха и щедро 

вознаграждают финансово. При необходимости их снабжают наркотиками и 

обеспечивают разгульную сексуальную жизнь со всеми возможными извращениями. 

Этих слепых слуг сатаны часто можно найти в высших слоях общества. Многие из 

них работают в музыкальной индустрии, киноиндустрии, издательском деле и 

индустрии моды. Для них принадлежность к сатанинскому союзу — опасная, часто 

смертельная игра. В большинстве случаев они не находятся в сознательной связи с 

сатаной, но он относится к ним с предпочтением, благодаря чему может ловко 

использовать их в своих целях. 

Кроме того, существует культура групп, увлеченных темными мирами. Они редко 

принадлежат к сатанинским ложам, но любят окружать себя мистическими и 

демоническими символами. Некоторые пробуют себя в спиритизме, экспериментируют 

с белой или черной магией. Но даже если они не вступают в сознательный контакт с 

низшими силами потустороннего мира, нередко происходит открытие к ним. Эти люди 

не имеют представления, в какую опасность они ввергают себя своим невежественным 



демонизмом. Часто следствием этого является одержимость, приводящая к болезни, 

депрессии или даже самоубийству. 

Есть еще элитарный круг активных сатанистов. Это люди, которые сознательно 

посвятили себя злым силам. Они входят в ряды организованных люциферианских 

объединений. Они поклялись посвятить всю свою энергию богохульству. Как 

псевдорелигиозные инструменты сатанинских интриг, они говорят ложь-правду-ложь, 

усиливая тем самым уже существующее смешение верований. 

Благодаря своим психопатическим наклонностям они являются экспертами в 

области притворства. В большинстве своем они умны, образованы и обладают 

ораторским мастерством. Их пищей являются власть, деньги и чрезмерная 

сексуальность. В этих кругах распространена педофилия, здесь организуется 

межрегиональная торговля детьми. В своей преданности злу эти нелюди часто 

становятся неизмеримо богатыми, потому что в каналах властолюбия, обмана и 

насилия течет кровь сатаны.  

Беззаконие и лживая духовная власть приносят первосвященникам Сатаны 

неограниченную власть как в кругах люциферианцев, так и в их профессиональной 

сфере деятельности. Они являются мастерами двуличия, но редко появляются в центре 

внимания общественности. Поскольку они безоговорочно поддерживают имперскую 

антихристианскую сеть, все их земные желания исполняются – до тех пор, пока болезнь 

и смерть не положат этому конец. 

Бог говорит: «Эта сеть сгорит в огне Моего возвращения в мгновение ока, и пепел 

станет удобрением для плодородной почвы новой Земли».  

*   *   * 

На сатанинских мессах призываются темные силы, и благодаря духовной власти, 

данной первосвященникам, демонам открывается доступ в материальный мир. 

Демоны — это умершие люди, которые когда-то злонамеренно и беззастенчиво 

прожили свою жизнь на Земле и теперь творят зло в темных пределах загробного мира. 

В ритуалах им открываются врата в этот мир и, таким образом, возможность вновь 

проявить свою злобу, ненависть и злорадство в материальном мире. 

В зависимости от того, где они находятся в дьявольской иерархии, они должны 

безоговорочно подчиняться сатанистам, но в то же время в своем пламенном 

неистовстве подталкивают участников месс к все более извращенным и жестоким 

ритуалам и кровавым жертвоприношениям. Благодаря тому, что участники открывают 

им свои души, они получают власть над жизнью и смертью, что доставляет им 

огромное удовольствие. 

Поскольку сатанисты продали свою душу, они обязаны сатанинскому духу на жизнь и 

смерть. Предатели преследуются и уничтожаются. Либо путем того, что преступления, 

совершенные с помощью антихристианских сил, или отвратительный образ жизни 

выносятся на общественное обозрение, что приводит к профессиональной и личной 

гибели отступника. Либо он погибает в результате «несчастного случая» или 

«самоубийства». 



Лишь немногие ускользают из этого теневого мира. Те, кому это удается, получают 

помощь с Божьей стороны. Отец спасает многие падшие души из лап сил ада, чтобы 

они рассказали об этом словом и письмом. Ищущий найдет и здесь. 

*   *   * 

Пожалуйста, читайте следующий текст только в том случае, если вы можете выдержать 

неприкрашенное описание жестоких сатанинских деяний. 

Из более чем 1 миллиона детей и подростков, которые ежегодно считаются 

пропавшими без вести во всем мире, более 50 000 остаются пропавшими — они были 

похищены. 

То, что в Западной Европе происходит сравнительно редко, особенно характерно 

для Восточной Европы, Америки, Азии и Африки. Там безымянное преступление 

похищения детей совершается ежедневно. Однако СМИ сообщают об этом лишь 

изредка — принимаются меры, чтобы эта тема не обсуждалась на широком уровне и не 

становилась предметом международной политики.  

Но реальность выглядит иначе. Большинство похищенных детей и подростков 

продаются торговцами людьми в педофильские круги, где они годами подвергаются 

насилию и в конце концов профессионально устраняются. Некоторые из них попадают 

в руки сатанинских сект; на мессах их пытают, насилуют и в конце концов убивают в 

ходе жестоких ритуалов, которые в большинстве случаев снимаются на камеру и 

передаются соответствующим группам. 

Другие транспортируются в лагеря «контроля над сознанием», где их сознание 

разбивается на различные личности посредством глубокой травматизации с помощью 

пыток и непрекращающихся изнасилований. В запрограммированных раздробленных 

личностях эти жертвы лишены воли и, таким образом, абсолютно поддаются контролю 

и управлению. Их состояние сравнимо со шизофренией, только в случае контроля над 

сознанием (MK-Ultra) отдельные личности могут быть активированы с помощью кодов, 

заранее запрограммированных в подсознании, подобно гипнозу. Их используют в 

качестве наркокурьеров, заставляют сниматься в порнофильмах (в основном БДСМ) 

или служить сексуальными рабами в низких правительственных и экономических 

кругах. 

Техника контроля над сознанием была разработана и усовершенствована в США во 

второй половине прошлого века. Некоторые правительства того времени, а также ЦРУ 

и НАСА (занимающееся не только космическими полетами) несут ответственность за 

такое бесчеловечное рабство.  

Иногда необходимо принести в жертву кого-то, чтобы успокоить общественность, 

раскрыв сексуальное преступление или педофильскую сеть, и показать, что 

извращенные деяния преследуются и наказываются. Тогда массам, поддающимся 

влиянию СМИ, представляют неприятного последователя как преступника и публично 

обвиняют его. Но всегда жертвуют маленькими, а «больших» — только тогда, когда их 

извращенные инстинкты превращают их в неконтролируемых одиночных 

преступников. Как правило, эти преступники покрывают друг друга — честных 



следователей иногда снимают с дела и/или заставляют замолчать, угрожая уничтожить 

их профессиональную карьеру.  

(Примечание: тем, кто хочет узнать больше о сатанинских практиках, рекомендую 

книгу «Трансформация Америки» моей сестры по сердцу и рабыни контроля над 

сознанием Кэти О'Брайан. В ее случае сатанизм олицетворяет злобные махинации и 

бесчеловечные жестокости различных правительств США и их спецслужб. Чтобы 

прочитать эту книгу, нужна сильная душа). 

*   *   * 

Слуг сатаны можно узнать по их ненасытной жадности к деньгам, неутолимой жажде 

власти и беззастенчивости, скрытой за дружелюбным фасадом. В этом мире они 

кажутся великими, но в светлых мирах загробного мира они незначительны и едва ли 

упоминаются, потому что там реальностью является только божественная любовь. 

Сатанисты высших иерархий обладают необычайной харизмой и выглядят очень 

уверенными в себе. С одной стороны, это объясняется их, как правило, 

неограниченными финансовыми ресурсами, а также их профессиональным и 

социальным положением, с другой стороны, их поверхностными знаниями о загробном 

мире и демоническом мире, который им служит. Они знают, что Сатана дает им все, 

что им нужно для их планов. Он открывает для своих вассалов все двери мирского 

успеха, его благодетели достигают большого богатства и почти неприкосновенного 

статуса. 

Уверенность истинных христиан основана на присутствии Иисуса в их сердцах. Они 

посвящены в обстоятельства этого мира и мира иного. Они знают, что сатана правит 

миром. Но они также знают, что Бог допускает это и что зло, в конечном счете, должно 

быть инструментом в руках Бога. От своего Небесного Отца они получают все, что им 

нужно для выполнения своих задач. Он всегда открывает им дверь своего сердца и 

наполняет их любовью и мудростью. 

Христиан можно узнать по их детскому смирению и безграничной любви к Иисусу 

Христу в жизни и смерти. В этом мире они малы, но духовно их величие необозримо. 

После смерти слуги сатаны упадут в созданные ими самими адские бездны, а дети 

света по милости Божьей будут уведены в свою небесную родину. 

*   *   * 

 

 

 

 



Сатанинский дух — Сатана говорит 
«... я черный ангел в одежде света!» 

Сатана или Люцифер был — и на самом деле остается — совершенным существом, 

проявляющим божественный свет. В этой абсолютной экзистенциальной жизненной 

силе Бог мог творчески осознавать и переживать себя. Через Люцифера и из Люцифера 

были сотворены бесчисленные духи.  

Когда Бог дал Люциферу автономное существование, тот в своей самовольности 

влюбился в себя и тем самым стал отрицательным жизненным принципом. Его 

первоначальная скромность, которая была и остается сосудом для любви, света и 

жизненной энергии Бога, превратилась в высокомерие. Это закрыло его жизненную 

артерию, божественная жизненная сила больше не могла влиться в его сердце – и, 

следовательно, в его последователей. Сатана и большая часть созданных им духов 

потерялись в глубинах бесконечности и застыли в ней. 

Чтобы сделать возможным возвращение к божественному существованию, 

остывшее и мертвое сатанинское сознание вместе со своими падшими вассалами было 

разбито на бесконечное количество частиц и связано в бесчисленных мирах и как 

бесчисленные миры – они образуют духовно-субстанциальный космос. 

Дух сатаны, то есть его собственная личная идентичность, был в конце концов 

изгнан в глубины этой Земли, поэтому здесь его влияние наиболее сильно. 

Материальная вселенная, следовательно, является конструкцией падшего духа 

Люцифера. Через искупление каждого отдельного существа, падшего вместе с ним и 

через него, все утраченное должно быть возвращено Богу. Каждый дух, добровольно 

возвращающийся к Отцу, возвращает в свет затменовую часть души Люцифера.  

*   *   * 

Своей силой, с которой он связывает духовно-душевную жизнь с материальной 

вселенной, Сатана представляет собой некую противовесную силу Богу. Однако он не 

является его противоположностью, поскольку в своей первозданной сущности Бог не 

находится в полярности с Сатаной, иначе он сам по себе не имел бы существования без 

этого духа. Тем не менее, Бог нуждается в сопротивлении, находящемся в нем самом, в 

неких сосудах-приемниках или зеркалах его мыслей, которые позволяют ему обладать 

активным сознанием. Однако он сам в самой совершенной степени является этими 

принимающими силами.  

В нынешнем периоде творения Бог дал своим всеобъемлющим духовным силам 

собственную жизнь. Однако Люцифер, как величайший из этих духов, принимающий и 

несущий весь свет Божества, возвеличил себя в своей независимости, чем, по-

видимому, отделил исполняющее его Божье сознание от его источника и увлек его с 

собой в бесконечные глубины Божественного пространства бытия. Там его подхватила 

милостивая рука Бога, связала упавший в несовершенство духовный хаос в 

справедливые сосуды (звезды и планеты, проявленные в виде бесчисленных галактик, 

вся Вселенная, соответствующая Богу-человеку) и направила его по упорядоченным 

орбитам, чтобы вернуть Люцифера вместе с его последователями к первоначальной 



свободе и единству. Материальный космос был рожден, начался процесс возвращения 

падших.  

Мысли и идеи, когда-то вышедшие из своего божественного бытия, теперь 

представляют собой сущности на бесчисленных твердях этого творения. Все они, будь 

то обитатели звезд или планет , имеют человеческий облик как подобие совершенного 

духовного образа Бога, однако разного размера, в зависимости от размера обитаемого 

светила.  

Таким образом, каждый человек в сущности является божественной мыслью света, 

а некогда божественный Люцифер был и остается нашим высшим сознанием, которое 

убивает нас в материальном заблуждении, прославляет нас в Боге как преодоленное 

сопротивление и будет радовать нас как когда-то воскресшую духовную силу с 

невообразимым содержанием божественного существования.  

Особенно на этой Земле сатанинские искушения и соблазны являются эффективным 

инструментом для духовного возрождения. Однако если человек служит этому 

падшему духу, то есть живет только для своих эгоистических желаний, он попадает в 

ловушку и происходит противоположное одухотворению: его душа вновь окоченевает 

и умирает духовной смертью. В этом заключается великая опасность земной 

инкарнации – и, к сожалению, наша нынешняя судьба. 

Если человечество сделает следующий шаг, уйдя от эгоизма и материальной 

развращенности к новой духовности, сатана утратит свою власть над Землей. Его 

«тело» по-прежнему останется экзистенциальным космическим фундаментом, но он 

будет сильно ограничен в осуществлении своего влияния, которое состоит 

исключительно из коварства, лжи и обмана. В свете истины человеку будет гораздо 

легче проникнуть в суть и управлять противодействующими силами души, 

необходимыми для духовного развития, чем это было под влиянием сатаны.  

Хотя сатана втайне знает, что он не может противостоять Божеству, он пытается всеми 

средствами сделать переход в новую эпоху как можно более горьким. В своей злобе он 

хочет в оставшиеся ему несколько лет причинить как можно больше страданий 

населению Земли и увлечь многие души в бездну духовной смерти. Это было бы его 

последним большим удовлетворением. Насколько он сможет это осуществить, зависит 

от Бога. Однако его падение с трона и конец его правления уже решены. 

Но именно предстоящие бедствия помогут Земле переродиться в лучшую эпоху, 

потому что в конечном итоге зло всегда должно служить добру. Всякий раз, когда 

сатана причиняет большой вред, он приносит большую пользу. Это доказывает 

распятие Иисуса. Грядущее время подтвердит это.  

*   *   * 

Сатана является повелителем лжи и обмана, утверждая, что материальное 

существование является единственным смыслом и целью человечества. В этой самой 

потерянной из всех планет под названием Земля бьется его ослепленное сердце. 

Сатана может принимать любую форму: в духовном мире в соответствующих 

образах его выдающихся качеств: змей или дракон являются аналогичными 

проявлениями его коварного или гневного поведения. В земных событиях в форме 



антибожественной жизни со всеми нечеловеческими и жестокими обстоятельствами 

духовной смерти, но также и в одеянии соблазнительных материальных явлений, 

которые связывают внутреннее стремление человека к божественной красоте и 

гармонии с телесными желаниями и страстями, со смертью и бренностью. 

В книгах и фильмах любят играть с интригами сатаны, но лишь немногие люди знают, 

что он действительно существует и каков его характер. Его самым большим оружием 

является тот факт, что он переносится в царство сказок или его влияние представляется 

настолько искаженным, что люди либо не верят в его существование, либо не признают 

его, несмотря на его очевидную эффективность. Он — мастер маскировки и скрывается 

именно там, где его не ищут — или не хотят искать. Ведь его энергия в основном 

управляет полями сознания, которые в общем духовном заблуждении считаются 

совершенно безвредными или в которые люди крайне неохотно входят. Это наши 

скрытые и замазанные грехи, выросшие на почве самообмана. 

Сатанинский дух питается в основном людьми, которые служат материи и гордыне. 

По сути, это эгоистические желания, связанные с физическим существованием, 

которые возникают в душе в виде мыслей и образов и проявляются во внешнем мире в 

виде антибожественных слов и поступков. 

Таким образом, проявления зла всегда возникают в результате соединения 

сатанинского материального искушения с собственными негативными склонностями 

души, которые под влиянием господства мирского разума развили собственную жизнь 

и приводят человека к падению с его эгоистичными и низкими потребностями. Так 

пали наши прародители Адам и Ева, так пали когда-то Каин и Иуда – так все мы 

подвержены смерти. 

Сатана может поддерживать свое тираническое правление только тогда, когда 

космическое население подчиняется его воле. Поскольку материальное творение 

возникло благодаря ему и из него, он считает себя его владельцем и правителем. Оно 

является его падшей душой, которая может быть вновь привлечена к нему с доверием 

только тогда, когда он отдастся любви Бога. Но прежде всего ему дорога Земля — и это 

следует понимать в буквальном смысле.  

Почему именно эта крошечная планета, когда их бесчисленное множество? Отец 

избрал наш земной мир местом искупления. Он является (материальными) вратами в 

рай. Он является ключом к сердцу Бога, потому что планета Земля является носителем 

внутреннего принципа жизни этого творения. Здесь встречаются абсолютное добро и 

абсолютное зло. Нигде больше в бесконечном космосе нет таких крайностей: высокого 

и низкого, света и тьмы, бескорыстной божественной и эгоистичной сатанинской 

любви. Здесь решается судьба всего космического бытия. 

Даже если это утверждение для многих непонятно из-за бесконечного числа звезд и 

безграничной широты Вселенной, тем не менее, это решение Бога. Любовь Отца 

проявляется прежде всего в помощи самым нуждающимся, маленьким и незаметным, 

неприглядным. 

До тех пор, пока население Земли следует ложности сатаны, он может править. 

Поэтому он всеми средствами пытается помешать проявлению любви и истины. 



Поскольку он является господином мирового разума, он имеет власть влиять на людей 

таким образом, что они отвергают божественную реальность, да, в своем заблуждении 

даже преследуют и заставляют замолчать посланников Бога. 

Из-за своего неправильного образа жизни человечество настолько вовлечено в 

сатанинские энергии, что не может само освободиться от них. Поэтому Бог должен 

теперь разорвать этот порочный круг. Однако, чтобы разорвать оковы духовной 

смерти, , нужен сильный удар, который тяжело поразит Землю — она сильно 

пошатнется от этого удара. Рука Бога, как орудие Его милосердной любви, оставит 

неизгладимое впечатление. 

Но каждый человек может просить об освобождении от сети греха и лжи, тронув 

сердце своего Небесного Отца и позволив ему очистить и обновить себя. Когда 

наступит всеобщий суд, он уже пройдет свой личный суд. Вместе с Иисусом Христом 

он войдет в Царство мира и любви. 

*   *   * 

Так же, как я получаю послания от светлого духовного мира, я слышу и сообщения от 

темного мира и сатанинского духа. Иногда я слышу следующие слова, которые сатана 

шепчет каждому человеку, который искренне хочет следовать за Иисусом:  

«Я сделаю все, чтобы ты не достиг своей цели! Я пожертвую целыми легионами своих 

демонов, чтобы ты не соединился с Богом. Ты должен принадлежать мне! Я не 

позволю тебе освободиться. Своими грехами ты посвятил себя мне. Твоя жизнь 

принадлежит мне, как и твоя смерть. Я ввергну тебя в бездну погибели с помощью 

отчаяния и уныния. И твои крики затеряются в шуме и грохоте мира и всех мучимых 

душ!  

Я — царь и повелитель людей. Они — мои рабы и подданные! Они — мои! Мое 

удовольствие — это бесстыдное удовольствие и полная привязанность человечества к 

моему царству материи, потому что я с удовольствием делю свой мертвый мир с 

детьми Бога.  

Ты думаешь, я не знаю о событиях этого времени?! Я знаю каждую душу, каждую 

я начертал. Все они в моих руках, те, кто пришел на Землю, чтобы сражаться за 

своего Бога и против меня! Ха-ха, эти дилетанты! Сначала громкие слова о том, что 

они готовы пожертвовать своей жизнью ради Бога! А теперь они ползают в грязи 

этого мира и являются пленниками плоти и денег, полными похоти и жадности! 

*   *   * 

«Ты смеешь приближаться к единственному истинному Богу! Тогда я покажу тебе 

свою власть над тобой, потому что ты принадлежишь мне; ты продал себя мне 

своими грехами, подписался своей кровью и душой. Каждому, кто осмеливается 

приблизиться к истинному Богу, я показываю свою власть, пока не измотаю его и он 

не откажется от своего намерения из-за самосомнения, уныния и самообвинения. 

Я ловлю его в свою сеть и годами мучаю его и духовно увядаю. Я одеваюсь в 

различные одежды света и соблазняю души всеми возможными способами, и 

отпускаю их только тогда, когда они впадают в заблуждение и думают, что я – путь 



к Богу или даже сам Бог, и поклоняются мне и почитают меня. История доказывает 

это. 

Так же будет и с тобой. Связанный в моей сети, полной соблазнов и бедствий, я буду 

внушать тебе желания, которые ты не сможешь исполнить, и заставлять тебя 

злиться, отчаиваться и унывать. Или я засыплю тебя богатством и достатком, 

потому что я отвечаю и за это, и ты скоро покинешь свой христианский путь во всех 

своих удовольствиях, и Бог станет для тебя обузой. 

Я черный ангел в светлом одеянии, смирись со мной, потому что ты никогда не 

достигнешь своего Бога. И когда Он коснется тебя, ты снова почувствуешь мою 

власть над тобой, ты, вероломная душа, неудачник, лжец!» (смеется) 

Это наша борьба. Но Иисус Христос уже одержал победу. Когда дитя Божье отдает всю 

свою душу небесному Отцу, сатана должен уступить. 

*   *   * 

Отец защищает меня, и я стою на сатанинской земле. Рядом с Ним темные силы не 

могут мне навредить. От Его дыхания бесы бегут в свои темные подземелья. Сатана 

остается, и в присутствии Бога этот дух должен говорить правду: 

«Это мой последний танец. В нем я использую все свои возможности, чтобы принести 

разрушение и отчаяние. Я буду наслаждаться этим зрелищем с полным восторгом. В 

последний раз я буду безграничным повелителем мира. Я тоже знаю исход этого 

времени и знаю о обновлении. Но мне все равно, удовольствие от удовлетворения моей 

жажды власти перевешивает мою грядущую судьбу. В моей изначальной 

божественности мой бунт также безграничен, а мое упрямство — моя власть над 

Богом. 

В своем воображении я всегда и вечно буду и останусь королем творения. Моя 

кровь течет в жилах этого мира и бесконечного множества других. Но на этой земле 

бьется мое потерянное и озлобленное сердце – и здесь оно насильственно реализует 

свое заблуждение. Я живу в проклятии, но я также обрек на это проклятие 

бесчисленные души. Это моя победа. Это награда за мое будущее изгнание. 

Я еще ослеплю многие души и увлеку их в бездну. Прежде всего, я хочу отвратить 

христиан от их пути, как я уже очень успешно делал с самого начала времен и 

продолжаю делать. Так моя власть доставляет мне наибольшее удовольствие и 

радость. Так я не только равен Богу, но и сильнее его (Сатана действительно верит в 

это в своем мании величия). Так я мог и могу дискредитировать христианство и 

поставить его на одну ступень с другими религиями, которые я наполнил бредом и 

слепотой. Я, Сатана, по-прежнему властвую над этим миром! Я контролирую 

человечество по своему усмотрению! Оно преклоняется передо мной, поклоняется мне 

и считает меня своим богом. Какое неописуемое удовлетворение для меня!» 

*   *   * 



Сатана упорно преследует душу; он знает, что скоро ему придется покинуть поле битвы 

и что он не сможет помешать этому человеку выполнить свое предназначение. 

Он говорит: «Ты же бессмертен. Попробуй убить свое тело! Бог защитит тебя, 

он нуждается в тебе как в пророке на своей службе!» 

Человек отвечает: «Не искушай Господа, Бога твоего. Моя жизнь в руках нашего 

Небесного Отца!» 

Сатана снова стучит в дверь: «Продолжай грешить, у тебя еще достаточно времени. 

В конце концов, Бог тебя спасет. Ты избранный!» 

Человек отвечает: «Да, я достигну поставленной цели. Но грех — это твоя жалкая 

жизнь и твоя смерть, а не моя часть. Сейчас время безграничной преданности Богу». 

И снова сатана говорит: «Если ты будешь служить мне, я сделаю тебя уважаемым и 

мессией конца времен. Люди будут лежать у твоих ног, они будут поклоняться тебе и 

любить тебя!» 

С Иисусом человек отвечает: «Перед Господом, твоим Богом, ты должен 

преклониться и служить только Ему». И далее: «Отойди от меня, сатана! Я знаю тебя, 

ты обманщик, лжец и мошенник! Скоро ты переживешь себя и будешь одиноко и 

покинуто идти своими мрачными путями. Бог – твой судья, а я – свидетель 

ограбленного мира! Твоя судьба – темница, которую ты создал веками назад, в которой 

ты держал и держишь похищенных детей Божьих. Но Отец освободит своих, и тогда ты 

останешься один в своей тюрьме, пока не одумаешься и не подчинишься Богу, чтобы 

снова вознестись к своей былой славе на веки вечные!» 

*   *   * 

В заключение этой мрачной главы я хотел бы сказать, что особенно для призванных 

воинов Христа важно узнать, что происходит за кулисами этого мира, каким 

опасностям мы подвергаемся сейчас и будем подвергаться в будущем. Для этого 

полезно прозреть обман сатаны.  

По теме антихристианского мирового порядка я привел лишь несколько основных 

примеров, можно было бы гораздо глубже проникнуть в обман и интриги зла здесь, на 

земле, но это не является задачей этой книги. В свете второго пришествия Христа все 

лживые существа обязательно будут разоблачены и упадут в бездну, которую они сами 

создали – что частично уже происходит сейчас. 

Ни в коем случае не следует слишком увлекаться мрачными силами и 

задерживаться в стране заговоров и сатанизма. Здесь вас ослепят, увлекут с 

христианского пути и обременят заботами и страхами. Достаточно знать некоторые 

обстоятельства; когда то или иное произойдет, вы будете готовы. 

Прежде всего, не следует заниматься сатаной, потому что его ложность невозможно 

увидеть без света духовного солнца. Только божественный дух разоблачает его; здесь 

становится видно, что сила сатаны на самом деле очень ограничена и он только 

раздувается ложью и обманом, чтобы скрыть правду, разжечь страхи и посеять мысли о 

насилии и ненависти. Важно только одно: «Ближе к Тебе, мой Бог!», чтобы быть 

готовым к пришествию нашего Небесного Отца, чтобы найти у Его бока защиту и 

безопасность для себя и своих близких в бурях последних дней. 



Дорогие братья и сестры, заботьтесь и беспокойтесь только о любви к Иисусу 

Христу. Все остальное будет нам дано. 

*   *   * 

  



Переход к свету 

Конец времен – Апокалипсис – Три дня тьмы 
«И Я сотворю чудеса на небе и знамения на земле. 

Кровь, огонь и дым. 

Солнце превратится во тьму, а луна — в кровь, прежде чем наступит день великого 

откровения Господня. 

И будет так: 

Кто призовет имя Мое, тот будет спасен». 

Иисус же начал говорить: «Берегитесь, чтобы никто не прельстил вас, ибо многие 

придут под Моим именем и будут говорить: «Я Христос». И если кто-нибудь скажет 

вам: «Вот, Христос здесь», или «Вот, Он там», — не верьте. Ибо восстанут 

лжехристы и лжепророки и будут творить знамения и чудеса, чтобы прельстить 

даже избранных. 

Но когда услышите о войнах и военных шумах, не устрашайтесь, ибо так должно 

быть. Но это еще не конец, ибо народ восстанет на народ, и царство на царство, и 

будут землетрясения и голод, и будут беспорядки. 

Это только начало мучений. Ибо в те дни будет скорбь, какой не было от начала 

творения доныне и какой не будет никогда. И если бы дни те не были сокращены, то 

не спасся бы никто из людей. Но ради избранных Я сократил те дни. 

Вот, Я заранее сказал вам все. Но в те дни, после той скорби, солнце померкнет, и 

луна не будет светить, и звезды упадут с неба, и силы небесные поколеблются. И 

увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках с великою силою и славою. 

Тогда Он пошлет Ангелов Своих и соберёт от четырех концов неба, от края земли 

до края неба. Но о том дне и часе никто не знает, кроме Отца. Бодрствуйте же и 

молитесь, потому что не знаете, когда наступит время. Истинно говорю вам: это 

поколение не пройдет, пока все это не произойдет. Небо и земля пройдут, но слова 

Мои не пройдут». 

*   *   * 

Переход в новую эпоху, а также природа обновленного мира составляют основную 

тему этой книги. Здесь я должен оговориться, что представленные здесь 

апокалиптические сценарии основаны на нынешнем безбожном состоянии и 

вытекающих из него греховных стремлениях человечества.  

Благодаря нашей свободе воли, возможность для размышлений и покаяния всегда 

существует – и эта книга является призывом к размышлениям и покаянию, – чтобы 

можно было предотвратить великую беду. Однако, поскольку человек в своем 

заблуждении любит духовную смерть превыше всего, а высокомерие, эгоизм и ложь 

создали в нем и через него неприкосновенную позицию власти, по всей вероятности (в 

прямом смысле этого слова) больше не произойдет глубоких перемен к лучшему. 

Поэтому Иисус Христос привел меня к видению тяжелых родов — и я могу рассказать 



только об этом. Это не означает, что так обязательно будет, но при сохранении 

нынешнего поведения так и будет. Будущее населения Земли зависит исключительно 

от направления его сознания.  

Поэтому обновление Земли, по всей вероятности, будет происходить иначе, чем это 

обычно предполагается в духовных кругах. Грядущие события не имеют ничего общего 

с лицемерным просветлением. Мы не будем введены в новую эру в мирной гармонии, в 

окружении инопланетян или вознесенных мастеров, как нам часто внушают движение 

Нью Эйдж и передаватели космических и потусторонних посланий. 

Это новое рождение включает в себя фундаментальное очищение, 

сопровождающееся большим страданием и жертвами. Все, что составляет 

современного человека, будет сметено с Земли. «Вот, Я делаю все новым!» – говорит 

Бог и имеет в виду именно это. Однако Его вмешательство, которое всегда называлось 

«Страшным судом», является не наказанием, а исправлением. Да, на самом деле это 

спасение от гибели с одновременным созданием нового религиозного и, как следствие, 

материального фундамента, который вновь позволит человечеству продвигаться вперед 

к своей изначальной божественности. После того как обветшалое здание мира рухнет, 

уже построенный духовный дом примет земную форму. Старое всегда должно уйти, 

чтобы могло появиться новое. 

Для времени перемен Бог специально избрал слуг. Как и пророки прошлых эпох, они 

провозглашают Его любовь, но также и опасности и последствия безбожных поступков. 

Так и я призван служить Ему. Небесный Отец пробудил меня от духовного сна и 

призвал к духовной жизни. Это включает в себя не только откровение божественной 

истины, но и провозглашение Его возвращения в Иисусе Христе. Здесь моя задача, 

среди прочего, состоит в том, чтобы обратить внимание на грядущие события, показать 

причины необходимости глобального обновления и изложить их понятно и доступно.  

Некоторые из высказываний в этой главе уже получили пророческое 

подтверждение, другие пока не раскрыты. О некоторых процессах и событиях, 

перечисленных ниже, возможно, уже слышали. В соответствии с моим призванием я 

указываю на ошибки, дополняю, исправляю или подтверждаю предсказания, привожу 

события в правильный порядок, проливаю свет на происходящее и показываю связи и 

предпосылки для лучшего понимания грядущего. 

В свете милости Отца я также могу дарить понимание дальнейшего развития 

земного мира, созерцание которого всегда доставляет мне большую радость – в 

отличие от мучительных размышлений о катастрофических сценариях конца света.  

Откровения обычно приходят ко мне внезапно. Послание из потустороннего мира или 

будущее событие открываются мне независимо от того, где я нахожусь или чем 

занимаюсь в данный момент. Душа полностью поглощается впечатлениями , но в то же 

время я могу продолжать выполнять земные дела – как будто в этот момент я являюсь 

двумя людьми: внутренним и внешним. При этом я абсолютно присутствую в 

настоящем и меня охватывает чувство безопасности, даже если речь идет о 

трагическом событии.  



Как только появляется возможность, я записываю услышанное или увиденное в 

дневник. Затем я еще раз просматриваю тексты с отцом и помощниками из 

потустороннего мира; они представляют содержание в правильном свете. Если я что-то 

неправильно поняла или интерпретировала, я должна это исправить. Чтобы правильно 

соотнести полученные откровения и собственные видения уже существующих 

пророчеств и сложить все это в единую картину, мне потребовалась интенсивная 

поддержка духовных братьев и сестер. 

В ближайшие годы уже пробудившиеся и еще пробуждающиеся служители Бога будут 

все активнее заниматься своей пророческой деятельностью как в узком кругу, так и на 

публике; их призыв будет слышен повсюду. Тот, кто последует ему, взойдет на 

спасительный ковчег и будет защищен от надвигающихся мировых бурь. Обращение к 

Иисусу Христу в связи с уже начавшимся разделением духов имеет огромное значение, 

потому что состояние человека перед лицом истины является решающим для его 

судьбы. 

Сейчас время великой милости. Сейчас и здесь возможно освобождение. Врата 

Небес, заключенные в сердце Бога, широко открыты. Весь небесный мир трудится, 

чтобы помочь в деле искупления и участвовать в созидании новой Земли. 

*   *   * 

Открытия и понимание 

Из-за своей полной идентификации с материей и связанной с этим потерей своей 

божественной идентичности, человечество в ходе своего существования создало 

лавину духа времени, которая становилась все быстрее, мощнее и жесточе. Твердо 

связанная с ним, она мчится к пропасти, которая угрожает безвозвратно и почти 

безвозвратно уничтожить ее. Эта лавина движется и направляется посредством 

коллективного (под)сознания, подчиненного сатанинскому духу. 

В этом глобальном поле душ и из него мы действуем как индивидуально, так и 

коллективно. Все наши безбожные мысли, слова и поступки попадают сюда, и все 

наши запущенные, потому что далекие от истины действия и реакции, в свою очередь, 

определяются им. 

Хотя Иисус Христос проложил путь из плена греха и смерти, мы больше не можем 

распознать наличие, не говоря уже о необходимости этого пути спасения, и рискуем 

погибнуть в созданной нами самими тьме. Поэтому Бог теперь противостоит этому 

безумию. Столкновение мира и Бога откроет лавину смерти и раскроет ее содержание в 

свете истины. Время остановится перед лицом вечности: столкновение на 

максимальной скорости со стеной света и любви. 

*   *   * 

Если человек рождается в духовно мертвом мире, получает образование, далекое от 

истинной веры, и проводит свою дальнейшую жизнь в среде, служащей только 

материи, ему невозможно осознать духовную смерть как таковую — мертвый не может 

видеть смерть, спящий не знает, что он спит. 



Поскольку человек в своем заблуждении любит свою утраченную жизнь превыше 

всего, он будет защищать ее всеми средствами. Он считает свое заблуждение 

целесообразным прогрессом, необходимым развитием, «смыслом жизни». В этой точке 

зрения мышление и воля настолько порабощены, что духовное лишение свободы не 

воспринимается. Это самая опасная форма плена и наша судьба.  

Куда ведет такой путь? Если не положить конец греховным поступкам, он неизбежно 

закончится самоуничтожением. Но ослепшее человечество не может распознать эту 

опасность; более того, в наше «просвещенное» время слово «грех» осторожно 

улыбается. Только в свете милости Отца можно увидеть, что исцеление этого земного 

мира возможно только через вмешательство — так же, как при тяжелом сердечном 

приступе может помочь только экстренная операция. 

Поэтому наш Небесный Отец положит конец безжалостным и эксплуататорским 

действиям, чтобы сердце мира вновь начало биться в такт божественной любви. Когда 

человечество дойдет до крайней бездны душевного и материального уничтожения, 

посланник Бога нанесет ему болезненный удар. 

*   *   * 

По милости Божьей я вижу самые разные стадии развития человечества в ближайшем и 

отдаленном будущем, вижу творение в состоянии искупления, вижу всю жизнь, когда-

то проживающую свое существование в неописуемом блаженстве. И вижу пропасть 

между Богом и людьми сегодня. Эта непреодолимая пропасть, невидимая в ослеплении 

земной иллюзорной жизни, невообразимая для ума, окоченевшего в материи, 

непостижимая перед лицом духовной смерти. 

Нынешнее мировое сознание не допускает любви к Небесному Отцу, оно не может 

понять истинного смирения и живой веры. Духовная гордыня в смысле: «Нам не нужен 

Бог!» является нормой. Преданность божественной жизни со всеми вытекающими 

отсюда последствиями в глазах мира является бредом и фанатичной религиозностью – 

последователи Христа считаются сумасшедшими, дети мира почитаются и становятся 

образцами для слепого общества, погрязшего в удовольствиях и потреблении.  

Если вы хотите вступить в контакт с Богом, вы должны полностью поставить под 

сомнение мирскую суету и освободиться от этой смертоносной лжи. Но это может 

произойти только в том случае, если есть открытость для истинной веры и Бог имеет 

свободное место в сердце. Душа, наполненная эгоизмом, не может принять истину. 

Любовь к миру и любовь к Богу несовместимы. Невозможно служить двум господам. 

Поскольку население Земли в своем материальном рабстве поставило себя в 

безвыходное положение, смысл и цель его данного Богом существования могут быть 

полностью утрачены. Чтобы уберечь человечество от худшего, Отец должен вмешаться 

сейчас. 

*   *   * 

Уже было много ошибочных представлений и ложных прогнозов апокалиптических 

сценариев заблудших пророков конца света. Религиозные группы снова и снова 



готовятся к «Страшному суду» и второму пришествию Христа, веря, что только они 

являются избранным народом и только они войдут в рай. Но Божье присутствие не 

зависит от религии и вероисповедания, а находится только в любви сердца 

человеческого дитя. 

Путаницу вносит также появление исследователей и «понимающих» пророчеств с 

самыми разными формами сознания и вытекающие из этого, порой абсурдные 

интерпретации существующих предсказаний. Наряду с людьми, искренне 

стремящимися к истине, можно встретить различных сенсационеров и духовных 

самозванцев. Их в первую очередь интересует не правдивость своих высказываний, они 

используют сценарии конца света для саморекламы и самоутверждения. 

Частично шокирующие взгляды на приближающийся переломный момент, такие 

как вмешательство инопланетян в космических кораблях или внезапное исчезновение 

верующих (восхищение), сделали для многих неправдоподобным само событие второго 

пришествия Христа. Пророчества для разных эпох объединяются в одно событие, 

перечисляются в обратном порядке или неправильно соотносятся. В результате возник 

противоречивый хаос пророчеств, и часто уже невозможно понять, какие из них 

содержат истину и стоит ли вообще верить пророчествам. 

(Примечание: при восхищении человек физически перемещается в другое место, 

или временное преобразование тела в духовное приводит к тому, что он становится 

невидимым, но это возможно только для истинных христиан. Во время предстоящих 

событий, вероятно, произойдет вознесение, при котором верующие будут укрыты в 

духе Иисуса, но при этом никто не «исчезнет». Только в более поздний период истории 

человечества произойдет всеобъемлющее физическое вознесение). 

Как же ищущий может найти истину в джунглях подлинных, неправильно понятых или 

даже вымышленных пророчеств? Как и на что ориентироваться в лабиринте 

пророческих недоразумений, эсхатологических ложных построений и самых разных 

сценариев конца света?  

Здесь решающую роль играет мотив. Человека движет только любопытство? Он 

сделал широко распространенные теории заговора своим хобби или даже смыслом 

жизни? Он хочет обеспечить себе место в «автобусе спасения» благодаря своей 

убежденной принадлежности к вере? Проецируете ли вы свою душевную 

нестабильность на окружающих и тайно наслаждаетесь катастрофами и возможными 

апокалиптическими сценариями? Как критичный или циничный человек, он получает 

удовольствие от кажущегося опровержения сверхъестественных явлений и насмешек 

над верующими христианами? Тогда он пока не найдет истину, а только те 

болезненные сенсации и зрелища, которые так любят обсуждать в мире. 

Ключ к истине находится в сердце. Тот, кто искренне ищет, с душой, наполненной 

тоской по любви и правде, тот найдет. Тот, кто чувствует в себе тихий зов, что пришло 

время для уединения и возвращения в дом Отца, и ориентирует свою жизнь на это, 

тому откроются глаза. И для этого он всегда получит полезную помощь в письменной 

форме.  

*   *   * 



Дом полностью завален мусором и грязью. Стены покрыты плесенью, комнаты 

настолько завалены хламом, что в них почти невозможно двигаться. Везде валяется 

мусор, и стоит ужасный запах. Полы местами дырявые и проваленные, крыша 

протекает. Распространились крысы и всякая дрянь – дом фактически непригоден для 

проживания. 

Как вернуть такое здание к его первоначальному назначению? Есть два варианта: 

либо снести его и построить новое... либо очистить и отремонтировать. Для этого 

необходимо полностью очистить его от мусора, от подвала до чердака. Затем нужно 

избавиться от паразитов, крыс и всего остального, что там ползает и летает. Удаляется 

заплесневелая кладка, старые полы вырываются и заменяются новыми. Гнилая 

стропильная конструкция сносится и восстанавливается из хорошего дерева, крыша 

перекрывается заново. Устанавливаются двери и окна. После прокладки водопровода и 

электропроводки проводится штукатурка и покраска. Когда все остальные мелкие 

работы завершены, новый дом обставляется мебелью. Теперь он готов к заселению. 

Пробудившийся дух понимает, к чему ведет этот пример. Земля — это дом. Бог выбрал 

второй вариант и собирается очистить и отремонтировать его. От подвала, 

соответствующего подсознанию со всеми его скрытыми желаниями и демоническими 

извращениями, через различные этажи и комнаты, представляющие самые разные 

заблудшие мировоззрения с их бесчеловечными политическими и экономическими 

системами и структурами, до чердака, соответствующему старым запыленным 

системам верований различных мировых религий и духовным мышлениям, пойманным 

в ловушку духовного высокомерия, будет очищен и очищен. Ничего не останется. 

Так вступает в силу то, что давно было предсказано: Земля вновь преобразуется в 

дом для детей Божьих. Такая очистка происходит и с домом души каждого человека, 

прежде чем Отец поселится в нем. 

*   *   * 

Роды 

Иисус Христос снова и снова откладывал Свое возвращение, чтобы дать населению 

Земли возможность отречься от высокомерия и злобы и таким образом мягко и 

безболезненно войти в эпоху Истинного и Доброго. Однако покаяния не произошло. 

Напротив: человечество настолько удалилось от своей божественной сущности, что 

уже не в силах своими собственными силами освободиться от сатанинских оков.  

Но теперь его рождение больше нельзя откладывать, иначе оно будет 

мертворожденным. Родовые муки начались уже давно, их интервалы постоянно 

сокращаются, боль становится все более интенсивной, все более крупные катастрофы 

следуют одна за другой с все большей частотой. Ситуация будет обостряться в течение 

третьего десятилетия, пока человечество наконец не увидит свет мира. 

*   *   * 



Год 2012 упоминался в некоторых пророчествах, где он назывался важной датой для 

дальнейшего развития человечества. Действительно, в том году схватки Матери-Земли 

усилились. 

С одной стороны, из-за заблуждений ослепленных людей: участились теракты, 

начались войны, религиозные и политические преследования привели к массовым 

переселениям народов. С другой стороны, усилились природные катастрофы, 

вызванные неправильным образом жизни: засухи, град, наводнения, ураганы и торнадо, 

оползни и землетрясения, а также огромные пожары обрушились на многие страны и 

опустошили их значительные части. Резко возросло количество неурожаев, эпидемий 

среди людей и животных. В эгоистичной деятельности человечества теперь 

проявляются раны души Земли.  

Вместе со всеми этими катастрофическими событиями усилилось божественное 

излучение, которое проявляется в зависимости от направленности сознания. 

Христиане, открывшие свое сердце для своего Небесного Отца, испытывают Его 

милость с невиданной ранее интенсивностью. Теперь Он может привлечь их к Себе и 

отдать их истинному предназначению. В Его сердце они будут защищены от 

драматических событий грядущих лет и дней. 

*   *   * 

Мир будет все больше погружаться в хаос. В условиях глобальных военных 

конфликтов, сопровождающихся природными катастрофами гигантских масштабов, 

безбожное человечество не найдет никакой защиты. Без Отца люди будут беспомощно 

подвержены грядущим событиям. Многие будут пытаться с помощью мирских 

механизмов и средств обеспечить себе еще какую-то безопасность, но в конце концов 

это будет уже невозможно. Только элита богатых и влиятельных в тайне создала себе 

убежища для выживания, но их дни давно сочтены. 

Большинство населения Земли не сможет молиться о спасении, потому что откуда 

им вдруг взять веру в любящего Бога? Откуда взять доверие к Небесному Отцу? 

Именно тогда раздадутся крики: «Что это за Бог, который приносит такое страдание на 

Землю!» или «Бога нет, потому что Он не допустил бы всего этого!»  

В ходе событий конца времен защитные духи отступят от людей, посвятивших себя 

злу, и полностью предадут их тьме. Они больше не будут получать светлые 

наставления. У них больше не будет совести, потому что они похоронили ее в бездне 

своих осиротевших душ. Охранные ангелы также удалятся от людей, которые в своем 

эгоизме не могут допустить любви к Богу и ближнему, и предадут их печальной судьбе. 

Люди, исполненные любви и истинного христианства, находятся в безопасности 

рядом с Отцом во время апокалиптических бурь и потрясений. Некоторые из них также 

будут унесены, но смерть не страшна для них, и для многих это будет радостным 

вхождением в загробную родину.  

Сейчас время милости. Сейчас можно в короткие сроки установить контакт с Небесным 

Отцом и приобщиться к Его присутствию, потому что в соответствии с 



интенсивностью тьмы всегда дается нужная доза духовного света – при условии, что 

человек искренне посвящает себя божественной любви. 

Но однажды эта дверь закроется, и много плача и воплей раздастся по всей Земле 

перед лицом истины. Тогда произойдет разделение духов, и добро и зло пойдут 

разными путями. Одни будут восходить в свете любви Бога, другие падать в своей 

любви к миру. Ибо без любви существование невозможно, даже самый бездонно 

испорченный дух существует только в любви к себе самому. 

*   *   * 

Подобное апокалиптическое событие, как то, которое нас ждет, когда-то привело к 

вымиранию динозавров. В течение своего существования они выполняли самые разные 

задачи. Среди прочего, благодаря своему непрерывному потреблению пищи на 

протяжении миллионов лет, они переносили огромные количества растительной 

душевной субстанции на более свободный уровень развития и одновременно создавали 

удобрения, которые позволяли земле иметь пышную и богатую видами растительность. 

Однако из-за их чрезмерно многочисленной популяции другие виды животных могли 

размножаться и распространяться только в ограниченной степени – они были рабски 

зависимы от своих тиранов. 

Чтобы сделать возможным следующий шаг в эволюции души, потребовалось 

глобальное очищение от тиранического господства. Инструментом для этого стало 

вмешательство в виде астероида. Души динозавров смогли затем перейти в более 

тонкие и новые виды животных с другими задачами.  

В переносном смысле это актуально и сегодня. Человечество готово к следующему 

шагу своей душевной и духовной эволюции. Старый человек изжил себя и вымрет. 

Новый человек больше не будет угнетаем ложностью, манией величия и глупой 

самонадеянностью. Он осознает свое происхождение и предназначение и живет в 

соответствии со своим видом.  

*   *   * 

Вымирание современных динозавров 

Римско-католическая церковь, папство  

Католическая церковь серьезно злоупотребила своей властью и несет основную 

ответственность за то, что в христианстве нет правильного познания Бога. Уже само ее 

основание с утверждением, что Петр был ее основателем, является ложью, поскольку 

Петр никогда не создавал религиозную иерархию. Варварские крестовые походы, 

пытки и убийства, жестокое растление детей и изнасилования характеризуют 

двуличную, интриганскую и жаждущую власти епископацию и папство последних 

тысячелетий. Педофилы-священники до сих пор не подлежат официальной 

юрисдикции и пользуются защитой своих невежественных властей. 

В ходе осуществления своей власти римско-католическая церковь накопила 

богатства неоценимой стоимости и, несмотря на вопиющую нищету и голод, 



продолжает их копить. Вместо того, чтобы использовать собственное богатство, она 

благочестиво призывает население давать нуждающимся в соответствии с заповедью 

любви ближнего. 

Папы с удовольствием путешествуют по бедным странам, чтобы утешать людей и 

проповедовать католическую мессианскую любовь. С слезами на глазах и полные 

благодарности, народы с радостью продолжают голодать и страдать, с нетерпением 

ожидая дарованного рая после земной смерти. Ослепление и наивность, гармонично 

объединенные, также служат здесь сатанинским интересам. 

Сомнительный идеализм и иногда скрытая под благочестием самонадеянность и/или 

духовная гордыня многих священников и епископов, но также привычка, легковерие и 

глупость миллионов верующих используются для поддержания этого 

псевдохристианского режима, который с совершенной лицемерностью по-прежнему 

ослепляет человечество, по-прежнему пытается сеять страх как страж рая и ада и по-

прежнему держит своих покорных членов в своих тисках с помощью мнимого 

прощения грехов. 

Однако в монструозных религиозных сооружениях лжи, воплощенных в церквях и 

соборах этого мира, во многих случаях построенных кровью рабов-рабочих, никогда не 

жил и не восседал на троне Бог. Церковь Бога — это природа, церковь Бога — это 

барак нуждающейся семьи, церковь Бога — это любящее Его сердце. Только когда 

истинный христианин входит в церковное здание, оно освящается присутствием Бога. 

И даже если окаменелые структуры постепенно разрушаются, и на первый взгляд 

демонстрируется открытость миру, духовенство тем самым лишь поддается ложному 

пониманию духовной открытости, которое подготавливает почву для размывания и 

секуляризации христианского учения, которое все больше будет двигаться по пути 

рациональных объяснений. Эта адаптация к духу времени служит для римских властей 

спасательным кругом, чтобы в эпоху Просвещения не утонуть в традиционных догмах 

библейских чудес. Однако тем самым она отбрасывает основные христианские истины 

и теперь с другой стороны лицемерия участвует в создании религии терпимости с 

обезбоженным Иисусом Христом и анонимностью недоступного и недостижимого 

единого Бога. 

Таким образом, институт, движимый стремлением к сохранению власти, всеми 

средствами борется против того, чтобы дух Иисуса Христа пробуждал сердца людей к 

жизни, потому что истинный Бог представляет для него угрозу. Она надежно хранит 

Его за закрытыми дверями Рима или приписывает Ему сектантство, потому что 

распространение божественных откровений, не содержащихся в Библии, означало бы 

конец духовенства и папства. Человечество осознало бы, что оно несет в себе Бога и 

может в любой момент общаться с Ним в истинной вере, и что иерархическая 

организация веры абсолютно ненужна, даже противоречит Богу. 

На протяжении тысячелетий сатана мог использовать церковь как оружие для сокрытия 

истины, но теперь этот инструмент бесполезен, его авторитет и достоверность 

утрачены. Многие пассажиры покидают тонущий корабль, а спящие попутчики пойдут 

ко дну вместе с ослепленной командой. 



После обновления Земли эти и другие псевдорелигиозные организации исчезнут из 

сознания людей. Люди снова будут поклоняться Богу в своих сердцах, стоя в свете 

единственной истины, которая называется Иисус Христос. Это происходит без 

внешней пышности и мертвых церемоний. Тогда Отец сможет во имя любви создать 

новую церковь на Земле. Богослужения будут проникнуты истинной преданностью; 

живая вера будет наполнять молитвы, и радость над радостью будет в сердцах 

верующих. 

Я хотел бы добавить, что, безусловно, в каждой конфессии есть искренние и 

самоотверженные епископы, пасторы, священники и монахи – и истинные верующие. 

Редко когда религиозная институция бывает полностью слепа и испорчена. Созданные 

церквями ассоциации и организации сделали и продолжают делать много хорошего в 

социальной и гуманитарной сферах. Но когда срубают гнилое и подгнившее дерево, 

вместе с ним удаляются и отдельные зеленые побеги. 

Но Бог – справедливый Бог и добрый Отец. Он соберет хорошие побеги и посадит 

их в свежую землю. Он оросит их водой своего милосердия, чтобы из них выросли 

деревья жизни, дающие людям небесные плоды.  

*   *   * 

Ужасная боль потрясет эту землю. Все предыдущие катастрофы и бедствия вместе 

взятые принесли меньше страданий и смерти, чем то, что нас ждет в данных 

обстоятельствах. Возникнут условия, которые в этой стране трудно себе представить. 

Особенно сильно пострадают так называемые мировые державы.  

США изначально были благословленной нацией, но теперь они пали. Эта страна, 

управляемая одержимостью властью и коррупцией, воздвигла трон высокомерия и 

мании величия. Отсюда сатанинский дух соблазняет и управляет миром 

благосостояния, здесь находится источник, из которого народы Земли черпают пищу, 

убивающую их души. Здесь скрываются руководители и вдохновители намеренного 

создания единого мирового правительства. Отсюда поддерживаются диктатуры, 

инициируются войны и запускаются потоки беженцев. Эта страна, как никакая другая, 

ответственна за одурачивание и порабощение человечества. 

Поэтому эта нация пострадает больше всех – после апокалиптических событий она 

практически перестанет существовать. Природные катастрофы огромного масштаба 

принесут огромные разрушения и уже приносят их. Появление кометы и последующие 

события окончательно сломают эту страну. Города, построенные в глубине гор, не 

смогут обеспечить защиту, люди в них будут погребены под завалами. Только верные 

стада Отца, рассеянные по всей обширной стране, будут спасены. Из них возникнет 

народ, состоящий из истинных детей Божьих. 

Другие великие державы, а также многочисленные небольшие нации и островные 

государства также будут серьезно затронуты. После событий конца времен они больше 

не будут существовать в сегодняшнем виде.  



В целом, выживание в последние времена не будет случайностью. Важна внутренняя 

подготовка, сердце должно найти опору и место в Отце, тогда человек будет защищен и 

будет знать, что делать. Это все, больше ничего не нужно. 

*   *   * 

В муках моего пробуждения духовные послания становились все более пророческими. 

Когда в сентябре 1991 года я стоял на смотровой площадке Всемирного торгового 

центра, у меня возникло предчувствие, что эта часть Манхэттена будет разрушена. 

Ровно десять лет спустя обе башни рухнули, и многие люди потеряли свою земную 

жизнь. 

Сердце Нью-Йорка, Манхэттен, является воплощением материализма и декаданса. 

В сотрудничестве с лондонским финансовым миром, именно здесь находится центр 

капиталистической власти на Земле. Башни-близнецы Всемирного торгового центра 

символизировали две опоры блудницы Вавилонской: одна – для правящего 

финансового мира как алчного раба сатанинского мании величия, другая – для 

эксплуататорских и одержимых властью мировых экономических концернов.  

В качестве предупреждения Бог допустил обрушение обеих башен. Третье большое 

здание, которое также обрушилось при сомнительных обстоятельствах, а также другие 

здания ВТЦ, которые пришлось снести из-за серьезных повреждений, символизируют 

спутниковые организации вавилонских башен. Обрушение этих семи зданий 

символизирует предстоящий коллапс и гибель всех земных систем.  

То, что на том же месте была построена новая башня под названием One World Tra-

de Center, является притчей о глобальной «взаимосвязанности» финансовых и 

экономических компаний, определяющих рынок, под эгидой единого 

антихристианского мирового господства — что уже произошло в потусторонней сфере 

Земли. 

В конце этой мрачной эпохи, по всей вероятности, в Нью-Йорке снова произойдет 

ужасный теракт. Вскоре после этого начнутся события, которые приведут к 

разрушительной войне. 

*   *   * 

Апокалипсис 

Еще раз хочу подчеркнуть, что следующие предсказания основаны на нынешнем 

безверии и вытекающем из него греховном поведении человечества. Как региональная, 

так и глобальная интенсивность и сложность апокалиптических событий обусловлены 

духовным состоянием каждого отдельного человека, каждого народа в частности, а 

также всего населения Земли в целом. 

Как уже было сказано, массовые убийцы, фанатизм террористических организаций и 

религиозных групп, стремление к власти мегаломанских правительств и корпораций, а 

также гигантские природные катастрофы во всем мире будут приносить все больше 

страданий и бедствий. 



Но Европу ждут и другие страдания, потому что в третьем десятилетии здесь 

произойдет последняя великая война. Особенно тяжелая судьба выпадет на долю 

немецкого народа. В результате внезапных военных действий на эту страну обрушатся 

невыразимые страдания. еффективное сопротивление возникает слишком поздно, когда 

уже погибли сотни тысяч людей. В густонаселенных регионах, где не ведутся боевые 

действия, царит энергетический кризис и нехватка продовольствия. Часть населения 

бежит из крупных городов в сельские районы, где происходят насильственные 

нападения и грабежи. Повсюду царит страх и хаос. 

Однако эта война является «лишь» прелюдией к самому апокалиптическому событию: 

«враг из воздуха», о котором уже говорилось в пророчествах, повергнет человечество в 

страх и ужас – и мгновенно положит конец любым военным действиям. 

В одном из видений я увидел и услышал это грандиозное событие: я стоял в 

Мюнхене на Олимпийской горе и смотрел на запад. Вдруг я заметил огромную комету 

или астероид. Он пронзил голубое, залитое солнцем небо над моей головой. Многие из 

его меньших спутников упали на Землю и вызвали пожары. Затем я был поднят в духе 

на большую высоту. Оттуда я видел, как повсюду люди в панике бегали, ища укрытия 

от падающих огненных залпов. Многие погибли, я видел мучительные страдания и 

смерть.  

Я не видел, как комета упала. Этого и не произойдет, потому что из-за своей массы 

она, вероятно, уничтожила бы Землю. Но некоторые из ее спутников наверняка упадут 

на Землю. В любом случае, научно доказанные разрушительные последствия очень 

близкого пролета большой кометы, а также падения более мелких небесных тел, 

подтверждаются. 

По-видимому, эта катастрофа произойдет неожиданно, хотя космическая опасность уже 

должна была быть замечена и наблюдаться. Почему? Возможно, из-за военных 

действий не будет (постоянного) освещения событий и, следовательно, краткосрочного 

предупреждения. Возможно, из-за поспешных расчетов опасаются, что контакта не 

будет, или же снаряд прилетит «прямо из Солнца» и, следовательно, будет виден 

слишком поздно. 

Связанный с этим событием коллапс магнитного поля Земли, который будет более 

подробно описан в следующем тексте, открывает судебное откровение духовной тьмы 

этого времени. 

*   *   * 

Как и предыдущее, следующее описание не является теоретической инсценировкой 

катастрофы, как это регулярно показывают в документальных фильмах, а 

предсказуемой реальностью. 

Я не могу судить, соответствуют ли последующие описания современным научным 

знаниям. Я также не могу оценить, в какой степени электронные импульсы магнитного 

поля Земли ответственны за физические движения. Я также не знаю структуру 

кометного хвоста. Возможные физические и химические процессы этого явления могут 

лучше проанализировать и теоретизировать ученые-исследователи. Поэтому я 

ограничусь полученными сообщениями и выводами: 



Комета обрушит на человечество катастрофу невообразимых масштабов. Но вместе с 

этим произойдет и переполюсовка, геомагнитный переворот. Магнитное поле Земли 

уже ослабевает, и вызванные этим электромагнитные аномалии будут усиливаться в 

ближайшие годы. Однако окончательный коллапс этого поля произойдет мгновенно 

под воздействием силы падающего небесного тела. Его огромная энергия приведет к 

резкому обрушению ослабленного магнитного поля. 

В результате энергетического союза этих двух событий Земля закачается. 

Вследствие ее внезапного движения против неподвижной атмосферы возникнут 

экстремальные штормы и воздушные вихри. Во многих местах земная кора расколется, 

по всему миру извергнутся вулканы. Деревни и города будут засыпаны оползнями или 

разрушены землетрясениями. Моря выйдут из берегов и поглотят целые массивы суши. 

Из-за отсутствия защитного щита космическое излучение без фильтрации достигнет 

поверхности Земли, что приведет к глобальному отключению электричества. Все 

транспортные средства останавливаются; спутники и самолеты, которые не были 

уничтожены при бомбардировке кометой, падают. Всеобъемлющий Интернет выходит 

из строя; все средства связи перестают работать, что особенно тяжело ввиду 

бесчисленного количества пострадавших. И, конечно же, все военные действия 

прекращаются. 

Так же внезапно, как они возникли после столкновения Земли с кометой и 

последующего магнитного коллапса, глобальные землетрясения и ураганы снова 

стихают. Газовый и пылевой шлейф небесного тела, который неудержимо окутал 

земной шар, соединяется с массами пыли и облаками пепла, вырывающимися из 

многочисленных извергшихся вулканов и разорванной земной коры. Многие из 

бушующих пожаров в регионах, пораженных обломками, задыхаются в пыли и пепле. 

Призрачная тьма окутывает Землю. 

Каждый человек является источником специфического магнитного поля. Это сложное 

биомагнитное энергетическое поле, как и любой другой магнетизм, взаимодействует с 

магнитным полем Земли, которое тем самым оказывает прямое влияние на 

деятельность мозга. Таким образом, коллапс земного магнитного поля вызывает 

радикальное изменение нашего сознания. 

Наше мышление, которое для своей работы нуждается в электромагнитных 

импульсах, теперь подвергается воздействию необычных обстоятельств. Я описываю 

этот процесс как с земной, так и с потусторонней точки зрения, причем здесь в первую 

очередь речь идет о состоянии духовно мертвых, поскольку они составляют большую 

часть населения Земли.  

Земной взгляд: 

Поскольку катастрофа застает людей в большинстве своем врасплох, многие впадают в 

отчаяние. Они совершенно не осознают, что с ними происходит. Выжившие, 

оказавшиеся на улице, блуждают в темноте, лишенные ориентации. Их состояние 

весьма плачевно; их мучительная смерть от удушающей пыли представляет собой 

жалкое зрелище. Неверующие, находящиеся в домах, в страхе ждут грядущих событий. 

В зависимости от тяжести грехов, их состояние можно сравнить с легкой или тяжелой 



депрессией — ужасным состоянием угнетения и уныния, от которого невозможно 

избавиться. 

С духовной точки зрения: 

из-за прекращения мыслительных импульсов и потоков мыслей земные жители 

погружаются в свое истинное духовное состояние. В их (душевных) домах не горит ни 

одна свеча — «горят только освященные свечи», говорят пророки. Освященная свеча 

здесь означает зажженный свет любви Божьей в сердце, который дарует благословение 

в душевной тьме. Неосвященная свеча означает свет безбожного мирского разума, 

который теперь бессилен. Теперь человек беззащитно подвержен воздействию 

антибожественных энергетических полей.  

Без исключения каждый человек сталкивается со своим реальным духовным 

состоянием и сам определяет его (либо в ложности и безбожности, ведущих к смерти, 

либо в истинной вере, ведущей к воскресению). Происходит глубокое откровение 

души, которое на самом деле можно пережить только после окончания земной жизни, 

но из-за очищения мира необходимо войти в потустороннюю сферу еще при жизни. 

Таким образом, происходит истинное разделение духов и приводит к справедливому 

исходу.  

Объяснение для лучшего понимания: если неверующий или безжалостный человек 

находится в безнадежной (смертельной) опасности, происходит душевный срыв, в 

результате которого он осознает скрытые области своей души. Отсутствующие в этом 

особом случае импульсы временно исчезнувшего земного магнетизма усиливают это 

откровение сознания, поскольку иначе непрерывная деятельность мозга практически 

приостанавливается. В результате он находится в состоянии, схожем с так называемым 

околосмертным опытом. 

У людей, которые теперь навсегда покидают свои тела, мозговые импульсы 

окончательно прекращаются и, в соответствии с душевным помешательством, 

заменяются душевными проекциями, в то время как возвращающиеся в земную жизнь 

радуются очищенному сознанию. 

(Примечание: подобный процесс описывает Экхарт Толле, когда он в состоянии 

глубокой депрессии пережил духовное возрождение. С тех пор он является ярким 

примером любви и сострадания. На обновленной Земле будет много таких, как он, 

однако они будут жить в вере в единого Бога и Отца в Иисусе Христе). 

Если смерть не настигнет их в результате непосредственных последствий и 

воздействий апокалиптических событий, то в результате в своих загробных мирах 

останутся прежде всего те люди, которые в своем материализме и безлюбовье 

полностью отдалились от своей божественной сущности; они умрут даже в 

предполагаемой защите своих домов и бункеров. 

Но и здесь проявляется милосердие Божье: не малому числу злоумышленников 

бедствие помогает обрести спасение. В смертельном страхе в их сердцах зажигается 

искра смирения, в которой пробуждается раскаяние за их предосудительные поступки. 

Для них открываются двери милосердия Отцовского сердца и даруется выход из 

духовной погибели. Многие благодаря этому обретают истинную веру и становятся 



сильными свидетелями божественной жизни (воскресение умерших в этот мир в 

Судный день).  

Те, чьи сердца позволяют принять новое качество жизни, находятся под 

покровительством Небесного Отца во время катастроф и трёхдневной тьмы. В 

зависимости от их способности любить формируется их судебный опыт. Возможные 

страхи и ужасы служат для смирения душевных препятствий, а также для 

очистительной подготовки к возвышенной любви и свету обновленной Земли – или 

светлых регионов загробного мира, потому что для некоторых из них земное время 

истекло с началом обновления. Ангелы сопровождают их на пути в загробный дом. 

Уже пробудившиеся дети Божьи наполнены светом своей веры, как и их земной 

дом. Во время событий они находятся в присутствии Иисуса Христа, своего 

вселюбимого Отца (Восхищение). Некоторые из них также заканчивают свое земное 

существование, поскольку их задача теперь выполнена. Они с радостью покидают свои 

тела и сразу же входят в небесную родину. 

В результате военных конфликтов, катастрофических последствий падения кометы и 

магнитного коллапса уже погибло около трети населения Земли. Поскольку многие 

другие покидают свои тела навсегда во время трехдневного затмения, человечество 

сильно сокращается. 

Выжившие по всему миру являются прародителями будущих поколений. Даже если 

им предстоит пройти внешне тяжелый путь, они в значительной степени счастливы и 

довольны в соответствии со своей преданностью Богу. Уже пробудившиеся в духе и 

возрожденные братья и сестры являются носителями божественной силы любви, они 

проявляют духовный мир в материальном, они несут небо в новую эпоху. 

*   *   * 

Разделение духов в низших сферах  

Очищение этой планеты сопровождается очищением загробных сфер Земли. И здесь 

также просветит свет Божий, чтобы обеспечить полное и всеобъемлющее очищение. 

При открытии могил душ мертвым будет показано их заблуждение, и теперь у них 

будет возможность покаяться. 

Некоторые в ужасе осознают свою бездну, которая теперь стала для них очевидной, 

их самосозданная тьма осветится лучами божественной любви. Теперь они могут 

воскреснуть из своих могил по милости Божьей (воскресение умерших в загробном 

мире в Судный день). Если они возьмутся за руку Отца, им откроются спасительные 

врата для входа в более светлые области. 

Непоправимые отвернутся и еще больше ожесточатся в своей злобе. Они заберутся 

в бездну своей души, где их буквально съедят их грехи. Только через вечность здесь 

может произойти освобождение. 

*   *   * 

 



Облако тьмы 

Для обеспечения полного очищения всех сфер жизни необходимо освобождение и 

очищение грубых сил природы в Земле и на Земле. Поэтому параллельно с открытием 

душ человечества происходит открытие врат для нечистых духов природы. Злые духи 

воздуха выплескивают свой гнев в разрушительных бурях и грозах, агрессивные духи 

земли проявляются в материальном мире в виде ядовитых газов, удушающей пыли и 

пепла, которые вырываются из разорванной во многих местах земной коры и вулканов.  

Вместе с тьмой, которую комета бросила на Землю, они образуют облако смерти. К 

этому присоединяются разрушительные силы, высвобожденные из поврежденных 

атомных реакторов. Они приносят смерть всей жизни, находящейся в ихблизи, но не 

людям и животным, над которыми небесный Отец держит свою защитную руку.  

Все эти опасные для жизни энергии в конце концов умиротворяются и очищаются 

духовными работниками и таким образом возвращаются на Землю; поэтому тьма 

рассеивается в течение нескольких часов — это сверхъестественное явление. 

В заключение Отец дышит своим дыханием на Землю. Оно уносит оставшиеся 

ядовитые отложения и дарует новому миру чистоту и плодородие. 

*   *   * 

Это наглядное и поучительное изображение событий конца света и трёхдневной тьмы, 

о которых более или менее понятно пророчествовали пророки и провидцы всех времён. 

Это Страшный суд, который каждый человек несет в себе как причину и следствие и 

который на самом деле проявляется индивидуально только после физической смерти в 

загробной сфере, но в те дни будет вынесен всеобщий приговор. 

*   *   * 

Дополнительные сведения и пояснения 

Апокалиптические события в духовном осмыслении 

Каждая катастрофа имеет внутренний смысл – или: в материальном процессе творения, 

благодаря взаимному взаимодействию духа и материи, каждый духовный процесс 

становится причиной материальной реакции, которая, в свою очередь, влечет за собой 

последствия в потустороннем мире. Так же и комета. Ее влияние на состояние этой 

планеты соответствует процессам, происходящим в мировом сознании, которое также 

впадает в смятение и подвергается серьезной перестройке.  

Кто всегда был и остается врагом человечества? Это правда. Комета – посланник 

правды. Она неожиданно появится в небе. Своей мощью она вырвет мир из его 

смертельного сна. Показав его истинное состояние, она в конце концов окутает его 

видимой духовной тьмой.  

Несмотря на или именно из-за преобладания лжи и обмана, дух истины уже сейчас 

выявляет многое из лжи и коварства. В то время как неверия и материализм постоянно 

растут, духовное солнце светит в греховную тьму мира и становится судом для многих 



злодеев. Это излучение истины является предвестником откровения истины – в конце 

концов, оно проникнет во все ложь и заблуждения и разоблачит их: «Вот, Я приду, как 

вор ночью!»  

Это второе пришествие Христа, который приходит на «облаках небесных». Облака 

здесь символизируют беспочвенные взгляды мирского разума, которые скрывают небо 

– божественную любовь – в человеке. Конечно, Иисус Христос не спускается на землю 

в видимом обличье. Это духовное возвращение, которое происходит уже в течение 

довольно долгого времени, но которое воспринимают только его верные дети. Для 

безбожного мира его появление будет неожиданным.  

*   *   * 

Огонь играет важную роль в очищении земного мира. В ближайшие годы человечество 

будет неоднократно подвергаться сильным пожарам. В конце концов комета накажет 

Землю болезненными ударами кнута и разжигает бесчисленные пожары. 

Это те самые жгучие удары кнутом, которыми Иисус Христос очистил храм в 

Иерусалиме почти 2000 лет назад: «И вошел Иисус в храм Божий и выгнал всех 

продавцов и покупателей, опрокинул столы менял и скамьи торговцев голубями и 

сказал им: «Написано: Дом Мой домом молитвы наречется; а вы сделали его вертепом 

разбойников!»  

Внешний огонь символизирует очищающий огонь души, зажженный светом истины. 

Это внутреннее горение очень болезненно, я испытал его на себе. Смотреть на себя в 

своем мирском заблуждении и лицемерии больно, очень больно. 

Здесь важно, есть ли еще в сердце искра смирения, которая позволяет верить в 

Бога-Отца, благодаря чему можно избежать духовной смерти. Если смирения нет, 

потому что человек в своем тщеславном высокомерии полностью наполнился 

самоправедностью, истина поражает его очень болезненно. Она буквально прожирает 

затвердевшую душу, как огонь прожирает материю. Смиренная душа, напротив, без 

сопротивления впускает истину и соединяется с ней в преданной любви.  

*   *   * 

Магнитное поле 

Земной магнетизм создается ядром Земли. Оно является сердцем этого мира. 

Магнетизм в собственном смысле слова — это одухотворяющая и поддерживающая 

божественная воля любви в нем и из него. 

Сердце Земли перестанет биться на три дня – психологическое/субъективное время 

на время остановится. В это время будет проведена всеобъемлющая и интенсивная 

операция на мире, будет устранено «биполярное расстройство». После этого Небесный 

Отец заставит сердце Земли снова биться, магнитное поле восстановится. 

Теперь земная полярность качественно чиста и высокоценна. Вместе с ней наше 

сознание становится гармоничным, чувствительным и добросердечным. Человек 

находится в космической гармонии с Матерью-Землей. Таким образом, мир, как в 



своей собственной душевной сфере, так и благодаря любящему образу жизни каждого 

человека, действительно обновляется. 

*   *   * 

Некоторые, возможно, хотели бы получить объяснение, как тьма, так же быстро, как 

она наступила, снова исчезает. В естественном ходе событий наша планета была бы 

погружена в темноту на годы, а может быть, и на десятилетия. Жизнь в таких условиях 

была бы невозможна.  

С внешней точки зрения, это смесь пыли, пепла, дыма и серного пара, которая 

вытекает из Земли и улавливается атмосферой как хвост кометы. Но на самом деле это 

природные духовные существа, которые окутывают земной шар более или менее 

плотной, непроницаемой мглой, не пропускающей солнечный свет. По истечении трех 

дней служебные ангелы направляют их к дальнейшему предназначению. 

Часть из них служит новой Земле удобрением для богатого роста растений. 

Упрямые и яростные духи вновь связываются с земной материей или отправляются в 

космос, где, захваченные астероидами, они могут охладить свой гнев на бесконечных 

орбитах, пока космические снаряды не будут однажды доставлены к другому светилу 

или сами не превратятся в обитаемый мир.  

Что касается сатанинского духа: он лишается всякой власти, его влияние полностью 

подавляется на определенный период времени. Сила, которая до сих пор соблазняла 

людей к высокомерию и безжалостному эгоизму и тем самым практически поглощала 

их души, извлекается из мирового сознания. Таким образом, абсурдные и варварские 

извращения падшего человечества остаются в прошлом. 

Части души, эгоцентричные в сочетании с материальными соблазнами, теперь, без 

коварного сатанинского влияния, могут быть обработаны светом и любовью и 

целенаправленно использованы как инструмент для духовного пробуждения. В 

очищенной атмосфере, в сочетании с правильным душевным настроем, божественное 

развитие может происходить гораздо более легко, чем в предыдущие тысячелетия.  

*   *   * 

Замечание о духовных условиях 

Для некоторых читателей описанные здесь процессы могут показаться слишком 

фантастическими. Многие сочтут меня сумасшедшим или религиозным фанатиком – 

или просто устало улыбнутся, услышав эти апокалиптические описания. Если человек 

еще не пробудился духовно – и это не является уничижительным – и не понимает 

отношений между этим миром и миром иным, такая реакция вполне понятна. 

Естественнонаучные представления не допускают существования какого-либо 

духовного мира, окружающего нас и представляющего собой истинные силы, 

действующие в явлениях и за ними. А то, что комета не случайно направляется к Земле, 

а действует как необходимый инструмент для глобальной очистки, для обусловленного 

разума абсолютно немыслимо.  



Чтобы поверить в духовную реальность или даже увидеть ее самому, необходимо 

радикально отрешиться от определяющих и всепоглощающих тезисов и теорий 

безбожного общества и науки, которые в своем заблуждении притворяются, что видят. 

Только в свободном осознании того, что он имеет смысл существовать только в 

Божьей любви, человек обретает сознание, в котором и из которого ему становится 

ясна реальность, скрытая за миром видимости. Такая преданность требует смирения. 

Здесь не имеется в виду раболепное смирение. Стоять перед нашим Небесным Отцом в 

естественном детском смирении, с открытым сердцем и искренностью, осознавая свою 

несовершенность и греховность, и таким образом испытывать Его искреннюю 

привязанность и безусловную любовь – это чудесный дар, который открывает 

неизвестную ранее свободу и радость.  

*   *   * 

Судебная власть 

Свободная воля является высшим законом этого творения. Возникает вопрос: «Не 

является ли Божий суд посягательством на нашу свободу и, таким образом, приводит к 

потере свободной воли? Ведь Бог различными способами оказывает давление на 

человечество!» 

Нет, это не так. Если Бог подчинился какому-то закону, то это соблюдение 

свободного волеизъявления своих созданий. Индивидуальный или общий суд – это не 

что иное, как результат неправильного поведения. Причина и следствие – это законы 

космического порядка, которые действуют на всех экзистенциальных уровнях. 

Болезни, несчастья, стихийные бедствия и войны – это события, вызванные самими 

людьми, в которых и с помощью которых человечество самовольно судит себя.  

Только в этой особой фазе Отец должен вмешаться, поскольку отступничество от 

веры настолько распространилось, что, с одной стороны, люди полностью утратили 

божественное призвание, а с другой стороны, земное безумие достигло таких 

масштабов, что население Земли угрожает уничтожить себя и свою планету войнами, 

загрязнением окружающей среды и радиацией. Это, так сказать, спасение от гибели в 

последнюю минуту. Поскольку инструменты для этого являются естественными, ведь 

комета и смещение полюсов являются стихийными силами, на мышление и волю не 

оказывается никакого давления. Вера остается свободной.  

Что касается судебного развода душ: суд включает в себя изложение абсурдного или 

злонамеренного образа жизни, при этом заблудшие имеют возможность осознать свое 

неправильное поведение. Судебная практика закладывает основу для нового 

индивидуального или коллективного сознания, которое может быть построено и 

сохранено при наличии доброй воли.  

Общее откровение души с целью развода духов подчиняется божественной 

юрисдикции, но это не отменяет свободу воли, потому что, несмотря на осознание 

своей вины, человек по-прежнему может самостоятельно хотеть и действовать в своей 

сфере. В свете истины он может либо просить Отца о спасении, либо, в высокомерии, 

упрямстве и гордыне, продолжать обманывать себя и тем самым еще больше 

ожесточать свою душу, приспосабливаясь к способу смерти сатаны. Всегда сам человек 



определяет свою судьбу в соответствии со своими желаниями и поступками. 

Причинно-следственная связь определяет его существование в этом мире и в загробном 

мире.  

*   *   * 

Взбудораживающие слова о Страшном суде от Васулы Райден, пророчицы конца 

времен: 

Отец: «Когда наступит час тьмы, Я покажу вам ваше внутреннее я. Я выверну 

ваши души наизнанку. И когда вы увидите, насколько черна ваша душа, как капуста , 

вы не только испытаете горе, как никогда раньше, но и будете мучительно бить себя 

в грудь и говорить, что ваша собственная тьма гораздо хуже тьмы, которая вас 

окружает». 

Васула: «Это послание касается Дня Предупреждения, когда каждый человек 

получит полное откровение своей души, чтобы увидеть глазами Бога свою греховность 

и ничтожность. Мы осознаем свои грехи, это будет как нематериальный огонь, 

горящий в нашем сознании. В его свете человек судит сам себя. Некоторые люди уже 

были посещены Господом и прошли через этот нематериальный огонь, который 

приводит душу к покаянию и обращению. Этот акт милосердия, потому что это акт 

милосердия, покажет нам нашу душу в его свете».  

Здесь я хотел бы добавить, что страх перед грядущими событиями не должен и не 

может быть мотивом для обращения к Богу. Боязнь Бога имеет свое оправдание на 

христианском пути, но она занимает лишь второстепенное место и проистекает из 

знания о безграничном всемогуществе Божества. Но пробудившийся дитя Божье знает, 

что в доверительной любви к Иисусу Христу предписанное благоговение перед Богом 

является входными вратами к еще более глубокой отцовской любви. В сердце Иисуса 

все становится любовью. Сердце Иисуса, невыразимая любовь... невыразимая любовь.  

Точное время и способ наступления событий конца времен не так важны. Важно 

помнить о причине. В правильном доверии открывается дверь, которая дает Отцу 

возможность сохранить своего ребенка в бурях перемен и освобождения. Именно 

любовь ставит нас под Его защиту; детская любовь, без скрытых мотивов, свободная от 

страха – она является ключом к месту безопасности. 

(NB: Как уже упоминалось, провозвестники Божьего слова/пророки также подвержены 

различным религиозным и мировоззренческим влияниям. Несмотря на это, Отец 

использует их как инструмент, даже если послания несут отпечаток конфессии или 

духовного обусловливания. Для призвания или особой божественной миссии имеет 

значение только состояние сердца. В этом смысле следует читать послания, а не 

критическим умом, прилипшим к поверхности слов. Только сердце смотрит под слой 

слов и раскрывает истину любви в любом божественном откровении).  

*   *   * 

 

 



В заключение – духовное видение 

Я вижу театр, в котором на протяжении тысячелетий играется пьеса о лжи и смерти: 

ослепленное человечество празднует и аплодирует представлениям и спектаклям 

сатаны, которые продают телесные удовольствия и наслаждения, деньги и власть как 

смысл жизни, тем самым глубоко укореняя ложь материи в душах. Некоторые 

пробудившиеся пытаются просветить ликующую публику, но их высмеивают и 

выгоняют из театра.  

После последнего акта опускается занавес — театр закрывается. Зрители и актеры 

не хотят покидать свои привычные места. Однако вскоре здание сносят. Беспомощные 

сотрудники и поклонники бегут — но куда им де ? Они знакомы только по 

представлению и теперь совершенно беспомощны и без средств. Поскольку у них нет 

собственной жизни, они застывают в своих безрадостных и безлюбовных душевных 

пустынях. Там холодно и пусто. Без пищи они блуждают и теперь понимают, что их 

обманули и предали. Но уже слишком поздно. Их окаменевшие сердца не допускают 

спасения. 

Вдали они видят детей Божьих, которых раньше высмеивали и преследовали, а 

теперь которые живут с Небесным Отцом. Когда-то им приходилось тяжело работать 

над собой и бороться, чтобы остаться верными своей вере и выжить духовно. Среди 

них есть и некоторые богатые и бывшие мировые лидеры. Они правильно 

распоряжались своим богатством и не использовали свое высокое положение в личных 

целях. Они знали, что своим положением обязаны Богу, и поэтому всегда поступали в 

соответствии с Его волей.  

Проснись! Покинь этот мертвый театр! Сердце Иисуса широко открыто, Его 

любовь бесконечна. 

*   *   * 

Заблуждения 

Так говорит Господь, всемогущий Бог: 

«Внимайте, Я выведу народ Израиля из народов, к которым он был вынужден уйти, и 

верну его из всех концов света на родину. Там, на горах Израиля, Я сделаю из него один 

народ под властью одного царя. Он больше не будет двумя отдельными народами и 

двумя отдельными царствами. Он больше не будет оскверняться идолопоклонством и 

отвратительными злодеяниями. 

Я освобожу их от их вины и очищу их; Я верну их с их заблудших путей. Они будут 

Моим народом, и Я буду их Богом, и потомок Давида, подобный Моему слуге Давиду, 

будет их царем. 

У них всех будет один пастырь. Они будут жить по Моим указаниям и соблюдать 

Мои заповеди. Они будут снова жить в земле, которую Я дал Моему слуге Иакову и в 

которой жили их предки; они будут жить там во веки веков, их дети и внуки и все 

грядущие поколения. Во все времена будущее над ними будет властвовать князь, 

подобный Моему слуге Давиду. 



Я заключаю с ними завет на все времена и гарантирую им счастье и мир. Они 

должны размножаться и стать большим народом. Мое святилище будет всегда 

среди них; Я буду жить среди них и быть их Богом, а они будут Моим народом. Когда 

народы увидят, что Мое святилище навечно будет среди них, они поймут, что Я – 

Господь, избравший Израиль своим святым народом». 

Этот библейский текст часто неправильно интерпретируют и относят к еврейскому 

народу в государстве Израиль. Но это не имеет ничего общего с избранным народом 

Божьим. Здесь Бог говорит о небесном народе Израиля. Под этим подразумеваются 

дети Его сердца в смысле истинной верности и следования за Ним, которые живут по 

всей земле, а не евреи, населяющие географическую страну Израиль. Они будут тщетно 

ждать своего мессианского Спасителя. 

Только детей, действующих в Его любви, Небесный Отец изберет и наполнит 

Своим Духом. Он соберет их на святых горах праведной и справедливой веры . Он 

приведет их в их истинную родину, страну их рождения, которая является Его сердцем 

в Иисусе Христе. 

*   *   * 

Еще одно заблуждение заключается в том, что многие члены римско-католической 

церкви верят, что после «Страшного суда» она возродится с избранным Богом папой и 

станет церковью будущего. Это чистое желание членов этой организации, основанное в 

основном на пророчествах католически настроенных душ прошлого тысячелетия. В 

этом своеволии она стоит на одном уровне со всеми сектами, которые считают себя 

единственными спасителями и носителями спасения для человечества. 

Новая церковь — это сердце каждого человека и, в собственном смысле, сердце Бога. 

Католическая, протестантская, православная или любая другая более или менее слепая 

конфессия здесь не находят места. 

Конечно, будут снова использоваться не разрушенные церкви и будут построены 

новые места поклонения, где будут молиться и читать божественные откровения — и, 

возможно, будет требоваться земной глава новой церкви Христа. Но слово и сердце 

Бога принадлежат только тем, кто любит Иисуса Христа превыше всего. 

*   *   * 

Ниже приводится разъяснение событий конца времен. В интерпретациях 

существующих пророчеств они часто смешиваются или интерпретируются неверно.  

Обновлению Земли предшествуют эгоистичные и материалистичные действия 

человечества, сопровождаемые стихийными бедствиями, эпидемиями, покушениями, 

политическими беспорядками и мелкими войнами. В этом сценарии находится мир 

сейчас. Затем последует то, что обычно называют Страшным судом или 

Апокалипсисом, включая великую войну, комету, сдвиг полюсов и три дня тьмы. После 

этого начнется царство мира и любви.  



После апокалиптических событий не будет анархии с грабежами и убийствами. Не 

будет личного появления Антихриста, который соблазнит мир, не будет и 4-й мировой 

войны, а также повторной очистки Земли через семь лет с вознесением детей Божьих. 

Эти интерпретации основаны на частично недоразумеваемых или ложных современных 

предсказаниях, а также на неправильном толковании библейского откровения.  

Когда Бог очищает, то сначала он делает это основательно. Повторная глобальная 

очистка может произойти, но только в том случае, если сатана после своего 

освобождения в конце 1000 мирных лет не вспомнит о своем происхождении и не 

смирится с божественной волей. Если он продолжит всеми средствами пытаться 

уничтожить путь любви и истины, то произойдет окончательное преобразование 

земного мира через огонь, в результате чего верующие будут физически вознесены. 

После этого Земля будет преобразована в рай. Сатана будет вечно изгнан и больше не 

будет иметь доступа к сердцам людей. 

*   *   * 

Эпилог 

Пророчества показывают последствия, которые следуют из текущего состояния 

сознания человека, группы людей, страны или всей Земли в целом. Прогнозы зависят 

от развития соответствующего человека или целевой группы. Основой для этого 

является свобода воли. Таким образом, определенное предсказанное событие может 

быть усилено, смягчено или даже предотвращено. В этом смысле предсказания не 

являются фиксированными ни по времени их появления, ни по своей форме и 

последствиям. 

В случае глобального пробуждения переход в новую эпоху мог бы и действительно 

был бы менее бурным или даже безболезненным. Произошло бы постепенное, но 

определенное и всеобъемлющее слияние божественной истины и жизненной силы с 

существующей политикой, наукой, техникой, промышленностью и экономикой. 

Возможно ли это при нынешнем развитии событий?  

Конечно, есть люди и объединения с добрыми намерениями, которые борются за 

лучший мир без применения насилия. Это не крикуны и всезнайки, не риторики и 

красноречивые ораторы. Это те, кто в своей жизни и сфере деятельности отстаивает 

добро и истину, кто ежедневно приносит жертвы любви – в большинстве случаев 

незаметно для ослепленного мира.  

И есть дети и молодежь нового времени, посланные на Землю из миров света, 

чтобы, возможно, все-таки инициировать мягкие перемены в эту бездушную и подлую 

эпоху. Обладая множеством талантов, они демонстрируют мировоззрение, выходящее 

за рамки материального обогащения и рационального мышления. Они призывают к 

покаянию, осуждают глупость, невежество, жажду денег и власти различных 

правительств и экономических концернов. 

Они являются проблеском надежды на космическом горизонте, где соприкасаются 

дух времени и дух вечности. Но смогут ли они остановить смертоносную лавину 

тирании и лжи? Сатанинский фундамент, состоящий из высокомерия, властолюбия, 



лжи и обмана, до сих пор управляет всеми мирскими событиями и удерживает любые 

благородные усилия в контролируемой незначительности или сводит их на нет.  

Каждый человек, каждый народ, а также человечество в целом всегда имеют 

свободный выбор между добром и злом, между любовью к ближнему и любовью к 

себе, между любовью к Богу и вечной жизнью или между бренной любовью к миру и 

содержащейся в нем смертью.  

Отец использует все имеющиеся в его распоряжении средства, чтобы отвратить от 

Земли великое страдание. Он регулярно посылает посланников, чтобы просветить мир 

о его неправильных поступках и показать ему его экзистенциальную правду. 

Откровения этой книги также являются предупреждениями из света в темноту. 

Причины и предпосылки, а также процессы и последовательности, необходимые для 

очищения и переориентации Земли и ее населения, я записал по поручению Бога в 

сотрудничестве с духовным миром, по лучшому знанию и совести. 

*   *   * 

Дополнение к этому новому изданию: 

С земной точки зрения «коронавирус» является глобальной катастрофой; с духовной 

точки зрения этот вирус является посланником Бога, посланным как каждому 

отдельному человеку, так и всему человечеству, чтобы в это безбожное и безлюбовное 

время прийти в себя. В то же время он является инструментом для разделения духов: 

доброжелательные и искренние люди теперь все больше наполняются духом Иисуса, 

их души испытывают расширенное сознание любви. Злонамеренным людям этот вирус 

служит для усиления их власти, они становятся еще более безжалостными, 

беспринципными и беззастенчивыми. Это означает, что в будущем добросердечные 

люди будут все больше подвергаться воздействию злых элементов. Однако это 

обстоятельство одновременно дает детям любви возможность быстрого духовного 

рождения. 

*   *   * 

 

  



Новая Земля — 1000-летнее царство мира — Духовная 

эволюция — Картины будущего 
«И я увидел новое небо и новую землю, ибо первое небо и первая земля прошли, и моря 

уже нет. 

И я увидел святой город, новый Иерусалим, сходящий от Бога с неба, приготовленный 

как украшенная невеста для своего жениха. 

И я услышал громкий голос 

с престола, говорящий: 

«Вот, скиния Бога с людьми! 

И Он будет жить с ними, и они будут Его народом, и Сам Он, Бог с ними, будет их 

Богом; и Он отрет всякую слезу с очей их, и смерти не будет больше, ни скорби, ни 

вопля, ни боли не будет больше, ибо 

первое прошло». 

И Сидящий на престоле сказал: 

«Смотри, я делаю все новым!» 
И он говорит: 

«Напиши, ибо слова эти 

истинны и верны!» 

И он сказал мне: 

«Свершилось. 

Я есмь Альфа и Омега, 

начало и конец». 

Взгляд в будущее 

Люди доброй воли всегда стремились к жизни в любви и мире, к жизни без 

эксплуатации, без преступлений, без войн. Теперь это стало возможным. После 

тысячелетий тирании возникнет райский мир. Жители Земли будут жить в братском 

согласии и истинной любви к ближнему. Духовно ориентированное существование 

дарит удовлетворение и счастье, в живой вере находит исполнение тоска сердца.  

Однако состояния и обстоятельства, представленные в этой главе, пока еще не 

являются общеизвестными – процесс искупления только начинается. Новый фундамент 

уже заложен: путь истины и любви, проложенный Иисусом Христом 2000 лет назад, 

теперь очевиден и может быть свободно пройден. Сатанинские силы, которые всеми 

средствами скрывали этот путь и пытались уничтожить его, больше не существуют. 

В начале нового времени на Земле остаются только люди доброй воли. Они являются 

прародителями будущих поколений. 

Первенцы Царства Мира, а также все последующие потомки должны постоянно 

воспитываться в любви и мудрости к истине. Ведь они происходят из космического 

процесса искупления и в соответствии с предродовой экзистенцией приносят в свою 

инкарнацию различные душевные особенности и недостатки, которые в физическом 

существовании порождают более или менее выраженные материальные зависимости и 

желания со всевозможными эгоистическими последствиями, которые необходимо 

преодолеть. Они по-прежнему необходимы, поскольку обеспечивают духовный 

прогресс, который отныне происходит всесторонне на более высоком уровне развития 

человечества ( ) – медленно, но стабильно и уверенно.  



(Примечание: небесный рост, напротив, не требует отрицательных 

противодействующих сил. Душа, уверенная в своей изначальной божественности, 

является совершенным сосудом для принятия Божьего Духа. Как таковая, она 

принимает неисчерпаемое богатство своего Отца, все глубже проникая в сущность 

любви и жизни. Тем не менее, благодаря своему участию в космическом деле 

искупления, небесный обитатель постоянно сталкивается с несовершенством и грехом, 

что укрепляет и углубляет его любовь-мудрость). 

Недостатки души необходимо направлять в божественные русла, прежде всего, 

посредством светлого и любящего духовного образования. Чтобы удержать население 

Земли на правильном пути, специально обученные небесные духи снова и снова 

принимают земные тела. Теперь они могут открыто проявлять себя и не подвергаются, 

как в прежние времена, насмешкам, издевательствам, преследованиям или заключению 

в конфессиональные тюрьмы. Своими божественными талантами они составляют 

опору духовного мира.  

Однако в течение следующих тысячи лет полное возрождение в Божьем духе 

достигнут только те, кто последовательно строит свою жизнь в любви к Иисусу 

Христу. Большинство человечества будет продолжать свое совершенствование в 

загробных сферах, но будет входить в загробный мир гораздо более «духовным» и уже 

не таким отчужденным от Бога, как это происходит сегодня. Благодаря этому 

практически исчезнут негативные влияния умерших душ, земная сфера будет 

преимущественно чистой и беззаботной. 

Только в фазе глобальной эволюции, начиная с 3-го тысячелетия, духовное 

возрождение станет массовым явлением, а духовное возрождение во многом будет уже 

реализовано в материальном существовании. 

*   *   * 

Мировые события можно сравнить с человеком, который нанес себе вред своим 

безбожным образом жизни и заболел. Бог прикоснулся к нему и обратил его внимание 

на его заблуждение. Однако тот не обратил на это особого внимания и продолжал 

предаваться своим страстям. В конце концов, его состояние ухудшалось, пока врачи не 

сообщили ему, что ему осталось жить недолго, если он не изменится радикально. 

Но он не хотел этого признавать и отвлекался всевозможными удовольствиями. Да, 

он привык к болям и продолжал удовлетворять свои пагубные желания. Однако рано 

или поздно его безумное поведение дало о себе знать: у него поднялась высокая 

температура, боли стали невыносимыми. В нем бушевали страх и отчаяние, и в конце 

концов он лежал в агонии. 

Но Бог – Бог милосердия и Отец своих заблудших детей. Трехдневная агония 

очистила и освятила душу больного, все зло отпало от него. В этом благословенном 

освобождении он открылся божественной любви и выздоровел. Полный благодарности 

и как новорожденный, он радовался своей вновь обретенной жизни.  

Спустя некоторое время старые привычки снова дают о себе знать, сначала тихо и 

незаметно, а затем громко и настойчиво. Теперь все зависит от того, останется ли 

человек верным своему благородному пути, чтобы жизнь могла протекать в 



постоянном здоровье. Если он не будет сопротивляться темным энергиям, они 

постепенно вновь обретут над ним власть. Тогда, возможно, еще некоторое время все 

будет хорошо, и он будет вести вполне здоровую и довольную жизнь. Но вскоре 

прежние модели поведения вновь будут определять его мысли и поступки, в результате 

чего он снова окажется в беде и будет нуждаться в помощи, чтобы не столкнуться со 

смертью. 

Если он выдержит повторяющиеся испытания и останется верным своей вере, его 

путь приведет его прямо к жизни, наполненной радостью и счастьем. 

Так или иначе, то же самое произойдет и с человеческим родом. 

*   *   * 

После Второй мировой войны население, униженное страданиями войны, совместно 

участвовало в восстановлении стран. Облегчение, но и разочарование создали в 

основном атмосферу готовности помочь и сочувствия. Желание творить добро 

преобладало и определило восстановление и перестройку городов и инфраструктуры, а 

также создание политических и экономических систем. К сожалению, то, что тогда 

началось с благими намерениями, за несколько десятилетий привело к высокомерному 

и декадентскому образу жизни — процветание и благополучие в кратчайшие сроки 

породили мощный и ненасытный материализм. 

После обновления Земли во всем мире воцарится атмосфера готовности помочь и 

доброты сердца, которая, поскольку взаимодействие будет основано на фундаменте, 

заложенном Богом, сделает возможной истинную и устойчивую жизнь в вере. Будущие 

поколения будут жить жизнью, наполненной светом и любовью, без лишений прошлых 

эпох. 

Поскольку в конце тысячелетия Отец снова снимет оковы с сатанинского духа, 

велика опасность, что змей искушения вновь поселится в Эдемском саду и увлечет 

часть населения мира обратно в тюрьму неверия и безлюбви. Если это произойдет, то 

этому злу будет положен конец раз и навсегда – и тогда солнце любви и истины 

навсегда взойдет над этой землей. 

*   *   * 

Взгляд из будущего 

До преобразования земного мира было ощущение, что время проходит все быстрее и 

быстрее, и не только в старости люди задавались вопросом, куда же делись эти годы. 

Это обстоятельство было связано с концом времен. Чем ближе становились последние 

дни, тем более стремительной становилась частота времени, тем мощнее действовал 

дух времени. Это приводило к постоянному росту общего нетерпения и коллективной 

спешки. Стресс, вызванный этим, делал души многих людей больными и 

подверженными негативному влиянию. Те, кто сознательно не противодействовал 

этому, были увлечены в водоворот времени и болезненно ощутили спасительную руку 

Бога.  



Эта рука остановила время, чтобы в глобальной остановке провести полную и 

тщательную очистку. В течение трех дней тьмы сердце Земли не билось. Благодаря 

этому у людей не было ощущения времени, они были полностью в настоящем. Душам, 

живущим в свете любви Бога, это состояние дарило уют. Без этого света царила 

большая душевная тоска. 

В руках Отца больная Земля быстро выздоровела. На третий день ее сердце снова 

забилось и воскресло из мертвых. Исцеленная Земля и верующий человек теперь 

образуют чудесный симбиоз, в котором раскрывается совершенно новое качество 

жизни: теперь решающим фактором является не продолжительность времени, а 

глубина настоящего. Больше нет потраченного впустую времени. Бессмысленность 

ушла в прошлое. Время стало другом человека.  

Магнетизм обновленной полярности Земли позволяет мыслить сердечно и чутко. 

Благодаря изменению частоты электромагнитных импульсов мозг теперь может легче 

воспринимать духовные идеи. Разум, как бы магнетически ориентированный на сердце, 

снова работает в соответствии с Божьим замыслом. В грядущую эпоху это развитие 

будет продолжаться и усиливаться в соответствии с верностью и преданностью 

божественной жизни. 

*   *   * 

В новом мире 

(Я перенесён в разные периоды времени) 

Свершилось! Обновление Земли произошло. Отец держит своего новорожденного в 

объятиях, бережно качает и ласкает его, с нетерпением ожидая взгляда своего ребенка... 

С надеждой я иду по частично разрушенным деревням. Меня ласкает мягкий 

теплый ветер. Несмотря на катастрофические условия, созданные силами природы, 

царит неописуемая легкость. В этой чистой атмосфере автоматически чувствуешь себя 

счастливым; как будто влюбленным, но не в конкретного человека, а в целом. Кого бы 

ни встретил, к чему бы ни прикоснулся, все дышит любовью, все дарит любовь.  

Полный ожиданий, я иду вперед во времени. Если раньше часто встречались 

потерянные взгляды, то теперь видишь веселые лица с сияющими глазами, в которых, 

однако, читается: «Это действительно все произошло?». Чувствуется некоторая 

сдержанность и неуверенность в новой обретенной свободе. 

Проходя дальше, я замечаю, что все дома открыты, ничто не закрыто. При встрече 

люди не приветствуют друг друга мимоходом, а смотрят в глаза, обмениваются 

сердечными словами и тепло обнимаются. Везде видна искренность и честность, без 

подозрений, без желания кого-то обмануть. Служить ближнему – вот что сейчас в моде: 

взаимная любовь дарит везде доверие и радость общения.  

Хотя люди и поддерживаются этим новым качеством бытия, во многих случаях это 

происходит бессознательно. В постоянной преданности возвращенной Божьей жизни 

нужно сначала осознать это как свою собственность. Чтобы хорошо справиться с этой 

задачей, нужно стоять на прочном духовном фундаменте. Человечество снова свободно 

в мыслях и действиях, ограничения прошлого исчезли. Путь к Царству Небесному ясен 

– теперь его можно идти, видя его.  



Краткая экскурсия в реализованную духовную жизнь: предвидение и движение вперед 

во времени – это одно и то же в духе. В описании я выбрал реальное настоящее, 

поскольку я не только видел будущее, но и прочувствовал досконально преобладающие 

условия. В этом смысле я как душа реально присутствовал на месте, как бы опередив 

время. 

Другие изображения в этой книге также возникли таким образом – причем 

некоторые из них происходят из чисто духовного видения, это исключительно 

образные впечатления, которые я просто должен облечь в земные слова; другие 

откровения проистекают из значимых посланий из сердца, то есть являются 

ощущаемыми, непосредственно связанными с душой отношениями, чье аутентичное 

буквальное облечение требует практики.  

В дальнейшем духовном росте любое чувство становится видением. 

Пробудившаяся душа осознает и переживает, что в ее основополагающей духовности 

нет разницы между чувством и видением предметов, обстоятельств и состояний. То, 

что она чувствует, она видит – то, что она видит, она чувствует. Когда, наконец, 

происходит духовное возрождение, для нее все становится вневременной, настоящей 

реальностью. Здесь она переживает все таким, каким оно есть на самом деле: 

непреложная истина и реальность, пронизывающая все, охватывающая все, 

оживляющая все. 

Любовь, любовь, любовь. Аминь, аминь, аминь. 

*   *   * 

Взгляд на ближайшие 1000 лет 

После глобального обновления земное магнитное поле восстанавливается. С уходом 

тьмы выжившие покидают свои частично разрушенные дома. Земля, какой она была 

когда-то, больше не существует. Артиллерийские снаряды войны, стихийные бедствия 

и падения метеоритов опустошили не только города, но и деревни и сельские угодья. 

В некоторых районах придется долго искать, чтобы найти своих братьев и сестер. В 

других районах людей больше; там быстро образуются объединения, чтобы приступить 

к захоронению бесчисленных трупов и уборке городов и сельской местности. Им 

предстоит тяжелая физическая работа, к которой большинство из них не привыкли.  

География Земли резко изменилась, потому что не только магнитные полюса находятся 

в новых местах, но и географические полюса имеют новое расположение по 

отношению к Солнцу из-за небольшого изменения наклона земной оси. В результате 

зоны растительности сместились: пустыни расцветают, заброшенные регионы 

становятся плодородными. Из-за сильных землетрясений изменились русла рек, 

появились новые озера, другие исчезли; целые массивы суши сместились, открылась 

новая земля. Границы стран исчезли – это начало единого мира.  

Некоторое время земные события будут парализованы, пока снова не возобновится 

активная деятельность. Передвижение в основном осуществляется пешком и на 

велосипедах, в сельской местности для повседневных поездок часто используются 

лошади. В городских парках выращивают фрукты и овощи, хлеб пекут на кострах, воду 

берут из ручьев, озер и рек. Снова входит в обиход обмен товаром на товар и услугой 



на услугу. Честное ремесло высоко ценится и получает то значение, которого оно 

заслуживает. 

С началом новой эры апостолы Христа принимают свое призвание. Они — соль земли. 

Их задача состоит в наставлении и ведении человечества к вновь обретенной свободе. 

У них много дел, и они посвящают свою жизнь исключительно этой задаче. Они — 

священники единственной истинной церкви: Сердца Иисуса Христа. Как и апостолы 

2000 лет назад, они несут его дух в города и страны. Силой своей веры они исцеляют 

больных и раненых, в отдельных случаях воскрешают мертвых. 

Но не всегда и не везде они встречают безоговорочный прием. Во многих местах их 

с любопытством разглядывают и расспрашивают. Периодическое сопротивление 

обусловлено не злобой, а невежеством и растерянностью. Необходимо срочно 

проводить разъяснительную работу. Только после понимания причин 

апокалиптических событий формируется основа веры, на которой можно построить 

осмысленную жизнь. Необходимы частые посещения небесных посланников, чтобы 

сердца открылись для духа Христа. При общей доброй воле это обязательно 

произойдет. 

Однако в будущем всегда будут люди, у которых чрезмерно выраженная любовь к 

себе постоянно подавляет стремление к добру. Они являются «пробными камнями» для 

истинного познания как индивидуального, так и коллективного духовного роста. 

Однако возможные споры и разногласия всегда происходят в узком кругу. Любовь и 

терпение всегда будут обезвреживать зло – к радости общины верующих и 

прославлению Иисуса Христа.  

В дальнейшем человечество будет жить в очень простых условиях. Материальный 

прогресс уходит на второй план, духовное развитие имеет абсолютный приоритет. 

Смыслом жизни больше не являются потребительское мышление, стремление к 

прибыли и властолюбие, а бескорыстная готовность помогать и жертвовать собой. 

Негуманный капитализм и деградировавший до коррупции и одержимости властью 

коммунизм не найдут нового воплощения. Диктатура и современное рабство останутся 

в прошлом. 

Местные руководители являются истинными представителями Бога; они не правят, 

а заботливо и с пониманием служат населению. Во всех сферах земной жизни любовь к 

ближнему воплощает божественную реальность: каждый человек является братом или 

сестрой. Тот, кто имеет, с радостью дает, не требуя ничего взамен. Больше нет 

воровства и обмана, можно доверять каждому человеку. Какой чудесный образ жизни! 

Население Земли стоит на фундаменте веры, который позволяет развиваться в духе 

божественного существования. Благодаря усердию и терпению в течение следующих 

столетий возникнет цивилизация, наполненная духом истины и любви. Благодаря 

духовному оздоровлению практически не останется болезней и инвалидности. 

Поскольку люди снова живут по истинным принципам, они в большинстве случаев 

достигают высокого возраста – без мер по продлению жизни, предлагаемых 

современной наукой. Благодаря внимательному и любящему отношению друг к другу и 

к себе, несчастные случаи и бедствия происходят редко. А если и происходят, то они 



допускаются для того, чтобы показать скрытые душевные неправильные установки, 

что, как правило, и воспринимается таким образом. 

В соответствии с духовным прогрессом станет возможным общаться с умершими 

близкими и другими существами из потустороннего мира, а также с космическими 

братьями и сестрами, и иногда даже видеть их. Завеса, разделяющая этот мир и 

потусторонний, становится все тоньше, но пока еще не исчезает.  

Во второй половине этого тысячелетия человечество снова живет в технологически 

ориентированном обществе, в котором духовная жизнь и наука уравновешивают друг 

друга, а дерево познания приносит благословенные плоды. Люди живут очень хорошо 

– может быть, слишком хорошо? При постоянной верности было бы возможно плавно 

войти в окончательную и постоянную райскую эпоху. Однако Отец приводит меня к 

следующему пониманию, поскольку это, по-видимому, является более вероятным 

развитием: 

К концу тысячелетия в некоторых частях населения Земли становятся заметны 

черты старого мира. Их любовь все больше склоняется к телесным удовольствиям. 

Благополучная жизнь соблазняет к вялости и декадентности, в результате чего многие 

теряют сердечную связь с Небесным Отцом. Вновь возникают напряженность и раздор, 

поскольку люди начинают предъявлять материальные требования. В результате 

постепенного отступничества от веры духовные дары постепенно и незаметно 

теряются. Возникает псевдодуховность, жертвами которой становятся многие из-за 

духовного лени.  

Причиной нового материализма является ослабление оков сатаны. На короткое время 

ему дается определенная степень свободы, чтобы еще раз дать ему возможность 

покаяться и исправиться, на что он, по-видимому, по-прежнему не способен. 

Небесные духи, подготовленные к предстоящим духовным сражениям, уже 

воплотились. С помощью вновь действующих сатанинских противодействующих сил 

они способны в кратчайшие сроки подняться на самые высокие духовные высоты. Они 

используют все свои таланты и силы, чтобы противостоять раздорам и душевным 

заблуждениям. 

Часть населения будет следовать божественным откровениям, вместе они будут 

жить по воле Отца, в них будет постоянно восходить солнце истины и любви. Другие 

полностью подпадут под влияние духовной слепоты и будут всеми средствами 

пытаться удовлетворить свои материальные желания. В результате снова появятся 

бедные и богатые, властолюбие и высокомерие будут эксплуатировать людей доброй 

воли и использовать их в своих целях.  

«Тогда мир в последний раз сгорит в огне Моей милости, чтобы навсегда изгнать силу 

сатаны с этой Земли, дабы она расцвела в лучах вечного солнца истины и любви! 

Аминь, аминь, аминь», – так говорит Господь Бог.  

Это эпоха, в которой мир в целом вступает в вечное, наполненное божественной 

жизнью сознание, в котором он проходит вечный путь, пока не будет искуплена вся 

связанная с материей душевная жизнь. Этот рост все глубже вводит человечество в 



Божье существование. Благодаря этому степень любви и мудрости будет постоянно 

повышаться, а вместе с ней и общая радость жизни.  

И так эта Земля, которая скоро восстанет из своих руин, как феникс из пепла, 

однажды взлетит к небу в свете любви своего вновь обретенного божественного 

детства. Место безымянного страдания, история которого до сих пор была написана 

кровью бесчисленных людей, жестоко издевавшихся над душой и телом и убитых, 

станет планетой величайшего блаженства. 

*   *   * 

Распространение христианства 

После очищения Земли дух Иисуса Христа может раскрыться и реализоваться только в 

тех регионах, где уже существует христианство. Выжившие в районах, где 

преобладают индуизм, буддизм, ислам или другие религиозные общины, еще не имеют 

доступа к Небесному Отцу.  

Но Он позаботился об этом: по всему земному шару распределены небольшие по 

численности, но большие по вере христианские общины. Их задача – с кротостью и 

терпением познакомить своих братьев и сестер, исповедующих другие религии, с 

Отцом, что благодаря общей открытости сердца проходит хорошо. Даже миграции 

народов, вызванные изменением климатических зон, позволяют проповедовать и 

распространять единственную истинную веру. Таким образом, в течение веков может 

произойти далеко идущее, светлое и любящее обращение. 

На Земле есть очень отдаленные районы. Цивилизация до сих пор не достигла их 

жителей, или после обновления туда больше никто не приезжает. Они продолжают 

жить почти так же, как и раньше, но и они чувствуют душевную радость в очищенной 

атмосфере мира. 

Благодаря отсутствию демонических и сатанинских влияний, а также присутствию 

добрых духов, существующие суеверия скоро исчезают. Эти уединенные народы 

воспринимают свое дальнейшее развитие как совершенно естественное, в котором они 

в основном счастливы и довольны. Долгое время они ничего не знают об учении 

Иисуса, их дальнейший рост протекает совершенно независимо от остального мира. 

Только через столетия они присоединятся к своим христианским братьям и сестрам, и в 

сердцах всех будет великая радость и согласие. 

*   *   * 

 

 

 

 



Откровения в божественном свете 

Новые явления в земном мире 

Естественные изменения 

, касающиеся человека 

Земля – это душевный организм, сравнимый с животным. Она имеет чувства, 

испытывает боль и удовлетворение. Человек превратил это органическое существо в 

раба своих ненасытных желаний. Он превратил свою планету в свалку. Он отравил 

природу и загрязнил воздух. В своем слепом стремлении к прогрессу он окутал Землю 

опасным морем радиации. Он уничтожает «зеленые легкие» Земли. Он держит 

животных в массовых нечеловеческих условиях и безжалостно убивает их. Он 

вмешивается в процесс деления клеток, чтобы вызвать генетические мутации, и тем 

самым открывает дверь к самоуничтожению. Расщепляя атом, он освобождает 

незрелые духи природы, которые, выйдя на свободу, разрушают всю высшую 

душевную жизнь в пределах своей досягаемости. 

В ходе глобальной перестройки большая часть отходов с длительным периодом 

полураспада будет преобразована обратно в свое естественное состояние в море 

пламени или поглощена в огневых глубинах Земли в результате геологических 

катаклизмов. Море и воздух также будут в значительной степени очищены в ходе 

элементарных перестроек. 

Духи, освободившиеся в конце времен из атомных ядер (это врата в духовное 

измерение), вновь привязываются к материи – фактически: хранятся за закрытой 

дверью материи, – чтобы они могли продолжить свой предначертанный путь развития, 

или же они получают место для жизни, подготовленное для них вдали от любой 

цивилизации. Также освобождаются и утилизируемые в виде радиоактивных отходов в 

глубинах гор и морей природные духовные существа и направляются в новые места 

спасения.  

*   *   * 

Минеральный, растительный и животный мир растет и формируется из земной 

субстанции души. В бесчисленных проявлениях природы можно угадать божественное 

многообразие. Они стремятся вернуться к свету в самых разных формах, но духовно 

еще слепы и следуют низшим инстинктам самосохранения в рамках своего 

специфического вида. Только человек способен сознательно подняться над пределами 

природной привязанности, чтобы его душа вернулась к божественному.  

Чем более любящим является человек, тем чище и обширнее его внешняя сфера жизни. 

Его светлое излучение затрагивает все сущее, от камня, растения, животного до 

человека и, конечно же, окружающий мир загробный, что оказывает всеобъемлющее 

умиротворяющее и оживляющее воздействие. Темная сфера враждебно настроенных и 

злобных индивидуумов, напротив, оказывает угнетающее и разрушительное 

воздействие, которое интенсивно воспринимается как фауной и флорой, так и 



духовным миром. Только человек, привязанный к материальному, не имеет реального 

представления о душевном состоянии своего окружения и в большинстве случаев 

ослеплен лестными словами и красивыми образами. 

После своего обновления, в результате взаимодействия светлых человеческих сфер с 

глобальной атмосферной чистотой, образ Земли изменится. В грядущую эпоху 

произойдет невиданное доселе расцветание растительного мира. Вредные и ядовитые 

животные уйдут из населенных регионов и больше не будут причинять вреда 

населению. В присутствии возрожденных детей Божьих хищники станут ручными и 

доверчивыми. Со временем появятся совершенно новые виды растений и животных, 

которые повсюду будут вызывать удивление и радость. 

В конце концов, воцарятся райские условия, как во времена Адама и Евы. Люди 

снова смогут общаться с животным и растительным миром, человечество будет жить в 

божественной гармонии с творением, это будет чудесное сосуществование человека и 

природы. 

*   *   * 

Наводнения, оползни, лесные пожары, разрушительные ураганы, засухи, землетрясения 

и извержения вулканов всегда приносили невыразимые страдания. Катастрофы 

уничтожают существование и приводят к бездомности. Часто целые населенные 

пункты или районы сравниваются с землей, причем смерть наступает жестоко и, как 

правило, неожиданно. 

Еще не так давно считалось, что стихийные бедствия – это случайность. Сегодня мы 

знаем: загрязнение окружающей среды и необдуманные вмешательства в природу 

нарушают или даже разрушают биологическое и экологическое равновесие. Человек 

добился этого за несколько десятилетий. Он полностью нарушил систему стихий. 

Загрязнение и разграбление на всех уровнях блокируют естественные процессы и 

запускают неестественные процессы. 

Однако внешние обстоятельства всегда являются проявлением душевного разбоя и 

душевного загрязнения. Основная причина всех видов бедствий заключается в общем 

отчуждении от Бога и вызванных этим безжалостности и алчности. Природные 

катастрофы, но и другие несчастья всегда являются предупреждениями, выстрелами 

перед носом земного корабля, мчащегося к смертельной пропасти.  

В новом времени население Земли будет вести благочестивую жизнь без преступлений 

и эксплуатации, жизнь в любви к ближнему и сострадании, поэтому катастроф почти не 

будет. Дикие духи природы будут умиротворены общей атмосферой любви и будут 

бушевать над Землей только вдали от цивилизации в виде развязанных сил 

разрушительных гроз, ураганов и торнадо – или же поселенцы увидят в духе 

безопасные места, где они смогут построить свои жилища. Больше не нужно будет 

строить дамбы и сейсмостойкие дома. В горах не нужна защита от камнепадов и лавин.  

Любовь человека заставит Землю расцвести, урожаи будут благословлены, никакие 

вредители не будут уничтожать целые поля и луга, пестициды и искусственные 

удобрения станут ненужными. Осадки будут выпадать всегда в нужное время, а 



температура будет всегда соответствовать созреванию плодов. Наконец, стихии снова 

будут подчиняться ему. Вода будет нести его ноги, ветер и огонь будут повиноваться 

его слову. Земля и все, что на ней, в ней и над ней, станет слугой верного Богу 

человечества. 

*   *   * 

Политика, экономика, общество 

Культурное и религиозное сосуществование 

С очищением земного мира эгоистичная политика и экономика пришли к концу. 

Поскольку люди снова живут и работают на региональном уровне, больше не нужны 

вышестоящие и громоздкие административные аппараты.  

В комитетах, ведомствах и руководящих учреждениях работают не пустословящие 

теоретики, которые в основном думают о своей карьере, а христиане, наполненные 

духом Божьим, которые всегда действуют в своих полномочиях в духе Небесного Отца. 

Там не много говорят и обсуждают, а действуют без бюрократии. Там, где нужна 

помощь, принимаются соответствующие меры, без необходимости получения 

разрешений или разрешений от различных инстанций. Люди с радостью дают и 

помогают, не ожидая ничего взамен. Любовь к ближнему превыше всего, она заменяет 

самоуверенность и корысть.  

Законы и запреты заменяются заповедями Иисуса Христа. Возможные конфликты 

рассматриваются мудрыми судьями, посвященными в духовные причины земных 

событий. В божественном свете они распознают душевные качества участников и 

могут таким образом назначить необходимую помощь. 

Акции, банки и страховые компании, а также лживая пищевая, фармацевтическая и 

военная промышленность ушли в прошлое. Как транснациональные корпорации, 

диктующие мировой рынок и безжалостно эксплуатирующие страны и народы, так и 

компьютерные и интернет-гиганты исчезли со сцены. 

Поскольку духовная жизнь дарит невиданную ранее полноту и удовлетворение, 

люди снова живут в себе и из себя, а не подчиняются чужому влиянию. Больше нет 

необходимости уходить в мир развлекательной индустрии — медийное перенасыщение 

не повторяется. В своем обновленном сознании человек также порвал с давними 

традициями: рождественская лихорадка подарков, новогодние фейерверки, народные 

праздники, карнавалы, цирки и многие другие массовые развлечения остались в болоте 

прошлого.  

Шопинг-мания и брендовое давление, чтобы почувствовать себя в материальном 

владении и самовыражении, не имеют места в новом мире. Поскольку теперь 

внутренние ценности составляют центральную часть существования, благодаря чему 

душевное излучение воспринимается гораздо интенсивнее, чем в прошлом, мода играет 

лишь второстепенную роль — самодовольная индустрия моды ушла в прошлое. В 

дальнейшей эволюции духа, в которой становятся заметными структуры и окраска 

души, одежда, помимо своей основной функции покрытия тела, служит для 

подчеркивания характера личности. Имена также вновь присваиваются с учетом 



душевного облика и указывают на предродовое происхождение, связанные с ним 

индивидуальные таланты и вытекающие из них задачи.  

Невыразимая патентная система с реформой утратила свое значение. Изобретения 

считаются общественным достоянием и используются без ограничений на благо 

человечества. Точно так же музыкальные композиции принадлежат общественности, 

авторские гонорары больше не будут существовать. В целом все результаты творчества 

считаются дарами Бога для всего человечества, поэтому никто не может ими владеть.  

Наркокартели создали глобальную империю, которая не только распространяет 

опасные для жизни вещества, но и с безжалостной жестокостью пытает и убивает, 

чтобы удержать свою власть. С очищением Земли эти махинации найдут свой верный 

конец. Также исчезнут унижающая и презренная порноиндустрия и продажная 

сексуальность.  

Нравы и культуры сохраняют племена и первобытные общины. Эти национальные 

идентификации образуют красочное разнообразие и в то же время обогащают 

общественное сосуществование. Такой образ жизни и народные традиции еще 

некоторое время будут присутствовать в сознании первых поколений. Однако в ходе 

духовного прогресса потребность в суеверных и ритуальных обычаях скоро исчезнет. 

Мягко проникая в живую христианскую веру, она объединяет народы в любви и 

божественном образе жизни. 

Пространство, созданное отказом от безбожных жизненных ценностей, позволяет 

человечеству открыть в себе невообразимые миры. Оно поймет, что внешний облик ни 

в коей мере не отражает разнообразие и богатство его внутренней жизни. Оно поймет, 

что Царство Божье находится в нем. Сознание, укорененное в Боге, открывает не 

только земное существование от малого до великого, оно содержит всю жизнь в 

космосе и, более того, в своей емкости является обладателем бесконечного духовного 

мира. 

*   *   * 

Поскольку человек полностью утратил связь со своей божественной сущностью, он 

может жить только в представлении, которое он имеет о себе. Никто не является тем, 

кем он или она является на самом деле. Почти никто не знает, откуда он пришел и куда 

идет. Человечество проводит свою жизнь в приукрашенной слепоте.  

После обновления народы становятся значительно ближе к своей истинной 

идентичности. Как индивидуальное, так и коллективное сознание находятся в лучах 

божественного света. Вера приобретает духовную сущность, становится все более 

уверенной и конкретной. 

Понимание единства всей жизни в любви к Иисусу Христу дарует правдивость и 

глубокое удовлетворение во всех сферах бытия. Уважение и почтение к ближнему 

больше не основываются, как раньше, на внешнем представлении – снова видят 

человека, а не его имущество или то, кем он притворяется. Всеобщее разнообразие 

сотворенных духов со всеми индивидуальными талантами и склонностями образует 

совершенного духовного человека, к которому и в котором каждый вносит свой вклад в 



всеобъемлющее единство. Каждый человек ценен в своей сотворенной 

индивидуальности.  

В встречах и действиях всегда воздается честь Небесному Отцу. Осознание того, 

что только Бог есть добро и что человек может по-настоящему любить и жить только 

через Бога, с Богом и в Боге, подтвердится в будущих поколениях. Это духовное 

отношение является основой для всего дальнейшего роста, в котором исполняется 

божественное предназначение творения: «Возлюби Бога превыше всего и ближнего 

своего, как самого себя» становится живой реальностью.  

Ежегодно отмечается праздник нового рождения. Верующие собираются вместе, чтобы 

в тихом поклонении и под музыку возблагодарить Иисуса Христа и вспомнить дни 

обновления. Истинные апостолы говорят и углубляют присутствующих в небесную 

любовь. С преданным сердцем они вместе молятся «Отче наш». Теперь они поют 

«Ближе, мой Бог, к Тебе!» Слёзы радости текут, люди обнимаются, ни одна злая мысль 

не нарушает чистую атмосферу. Здесь много ангелов, это действительно счастливое 

соединение. Отец тоже находится среди них, но видим только некоторые из его детей.  

Однако пока такие встречи, полностью свободные от внешних стимулов, 

происходят только у небольшой части населения. Люди все еще испытывают 

потребность проявлять свои храмы сердца в материи и проводить богослужения в 

украшенных местах собраний. Только в далекой вечности материальные проявления 

миров душ, наполненных светом и любовью, больше не будут нужны. 

*   *   * 

Спорт, искусство, музыка 

Спорт как соревнование всегда является испытанием силы, цель которого – победить 

соперника или команду. Речь идет о том, чтобы быть лучше и быстрее других. 

Спортсмены пытаются всеми допустимыми и недопустимыми средствами 

удовлетворить свое амбициозное стремление к победе. 

В новом мире таких соревнований больше не будет. Чемпионаты и крупные 

спортивные мероприятия больше не будут проводиться. Если и будут заниматься 

спортом, то это будет игра друг с другом, а не друг против друга.  

Чем дальше человек продвигается в своем божественном предназначении, тем 

менее важными для него становятся спортивные занятия. Духовная направленность 

души и здоровое питание сохраняют тело стройным, подвижным и гибким. Популярны 

(горные) походы, потому что они символизируют прохождение и восхождение по 

жизненному пути.  

*   *   * 

Помимо творческой гильдии, действующей на основе разума, существуют художники, 

которые, в большинстве случаев не зная об этом, действуют с латентной ясновидческой 

предрасположенностью, иногда вызванной наркотиками. Они черпают вдохновение из 

самых разных областей потустороннего мира. Из-за общего отступничества от веры и 

вызванной этим духовной слепоты большинство из них потерялись в бездне своих 



душевных миров, в результате чего их творчество определяется нечистыми духами. 

Они все глубже втягивают художника в темные области слова, изображения и звука, 

где он в конце концов теряется и становится марионеткой ослепленных сил. 

К сожалению, в наше время эта демоническая деятельность преобладает во всех 

областях искусства, в результате чего искусство деградировало до искаженного зеркала 

самодовольного общества. Оно в основном служит деньгам, творческой тщеславности 

и лицемерной и высокомерной критике. 

Настоящая задача искусства – передавать правду. Истинное искусство в виде поэзии, 

музыки и живописи использует слова, звуки и цвета, чтобы раскрыть душе ее 

изначальную связь с Богом. Письменные произведения, музыкальные композиции и 

картины – это энергетические живые существа, которые стремятся выразить себя в 

соответствии с созданным образом. Здесь человек служит искусству, а искусство 

служит человеку, который в этом служении выступает посредником божественного 

самовыражения. 

Таким образом, искусство обладает способностью наполнять и даже 

преобразовывать своего создателя, а также слушателя/зрителя посредством своего 

вечного послания. Человек, который творчески следует за Духом Божьим, будет все 

глубже проникать в слова, звуки и картины и находить в них жизненность, которой 

никогда не может быть на поверхности художественной самодовольства и 

высокомерия. Когда он, наконец, достигнет источника своего вдохновения, он сразу же 

осознает духовный смысл своего творчества. 

Как огонь и вода, слова и звуки имеют силу сохранять или разрушать. Музыка, 

вдохновленная адом, нанесла за последние десятилетия большой ущерб душам людей. 

Музыка с небес будет приносить благословение и исцеление повсюду в следующем 

тысячелетии и далее. Раскрывая божественную жизнь в своих поэтических и 

музыкальных композициях, художник становится апостолом любви. Через него 

искусство вновь становится творением в самом истинном смысле слова и звука.  

*   *   * 

Семья, брак 

Дети, молодежь, воспитание 

В наши дни семьи чаще всего распадаются, дети и внуки уходят из родительского дома, 

чтобы жить своей жизнью. Но то, что сегодня распадается, завтра снова соединяется: в 

новом мире семьи остаются вместе, многие поколения живут под одной крышей или по 

соседству. 

Партнерские отношения и брак также обновляются, они больше не основываются 

на личных выгодах и сексуальных предпочтениях. Точно так же восторженная 

влюбленность уходит в прошлое. Люди больше не бросаются слепо в совместную 

жизнь, потому что в духе пробуждаются люди, принадлежащие друг другу. 

Родственные души в большинстве случаев чувствуются и видятся – они дарят 

уверенность в благословенных отношениях. Уважение друг к другу и благо партнера 



всегда стоят выше эгоистических притязаний. Возможные разногласия устраняются в 

христианском духе. 

Любовь к Богу — это узы, которые объединяют и соединяют мужчину и женщину. 

Когда два человека соединяются в душе, возникает совершенный брак. Они образуют 

единое целое в гармоничной связи, которая превосходит всякое воображение. Души 

вливаются друг в друга, сливаются в Боге и с Богом в одно целое. Они двое, но все же 

одно. Я испытываю невыразимую любовь, глядя на эти пары. 

Во время полового акта на первый план выходит зачатие. С душой, которая хочет 

воплотиться, устанавливается сердечная связь; она приглашается начать путь земного 

человеческого бытия. Небесный Отец просит благословения для всех участников. 

Мужчина и женщина совершают священный акт, переживание и кульминация которого 

все больше и больше перемещаются на уровень души; это дарит, прежде всего, 

женской части невообразимо е чувство счастья. В далеком будущем я вижу половое 

соединение, совершаемое со смирением и благоговением, оно становится все более 

чистым и эфирным в своем исполнении. Беспрепятственный и необузданный акт, 

который влек сознание к смерти материи, таким образом становится богослужением.  

Целомудренное зачатие дарует детским душам жизненную силу, здоровье и 

непорочность. Воздержание во время беременности сохраняет душевное равновесие 

как ребенка, так и родителей. 

Роды становятся менее болезненными и проходят в основном без осложнений. 

Аборты больше не существуют. В редких случаях происходят девственные роды. 

Рожденные таким образом дети наделены особыми талантами и способностями, они 

дарят человечеству чистейшие дары небес. 

Ангельские духи и звездные души, желающие облечься в земное тело, встречаются 

с родителями еще до своего рождения – если они того желают. Таким образом, 

родители знают своих детей еще до их зачатия и знают об их происхождении и 

личности. Это обстоятельство выводит семейные отношения на новый уровень 

взаимопонимания, сострадательного терпения и безграничной любви.  

*   *   * 

Многие дети и подростки сегодня ведут безбожную жизнь, балансируя между погоней 

за удовольствиями и постепенным огрубением ума, будь то из-за неправильного 

воспитания родителей, вредного обучения в школах или массового потребления в 

СМИ, которое не только манипулирует, но и препятствует любому контакту с духовной 

идентичностью. 

Эта безвера и потеря ориентации породили общество развлечений, которое ищет 

смысл жизни главным образом в мирских удовольствиях, самовыражении и 

сопутствующем признании. Внутренняя опора через связь с Богом таким образом 

невозможна.  

Рожденные в новую эпоху растут в совершенно других условиях, чем это имеет место 

сегодня. С самого рождения чистая любовь родителей и других окружающих 

благотворно влияет на потомство, в то же время души детей гармонично резонируют с 

возвышенной энергией любви мира.  



Божественное развитие может произойти только в том случае, если воспитание 

осуществляется в свете истины. Раннее введение в духовную жизнь является ключом к 

раскрытию божественных способностей и имеет абсолютный приоритет. Как 

религиозное, так и научное обучение, которые в принципе неотделимы друг от друга, 

осуществляются с мягкостью и терпением, но также и со справедливой строгостью. 

Поскольку духовные существа косвенно – а в далеком будущем и непосредственно – 

участвуют в обучении, уже с раннего возраста у детей формируется реальное 

отношение к мирам загробным. 

Таланты развиваются индивидуально, чтобы впоследствии взрослый человек мог с 

любовью выполнять свою земную миссию. Понимая, что функция и срок службы 

произведенных произведений зависят от присутствия духа их создателя, уже в школе и 

во время обучения развиваются способности, которые впоследствии приносят 

превосходные результаты во всех сферах творческой деятельности.  

Предметы и курсы, основанные на материалистическом мировоззрении, больше не 

существуют. Обучение включает, среди прочего: учение о соответствиях, изучение 

души и природы, потусторонние сферы и миры духов, история Земли и творения, 

небесный Отец в Иисусе Христе. Физические и химические состояния и процессы 

больше не рассматриваются только с материальной точки зрения, но и в их духовных 

аспектах, раскрывая тайны внутреннего творения. Ученые рыночная экономика не 

ставит целью получение максимальной прибыли, а все расчеты служат благу 

человечества. 

Основные учебники составляются на основе божественных откровений. В будущем 

учителя сами станут сосудами божественной жизни, из которых ученики будут черпать 

духовную пищу. Печатные и цифровые учебные материалы больше не будут нужны. 

В конце этого зрелища я получаю возможность заглянуть в класс: ученики и 

ученицы с таким увлечением занимаются, что это доставляет истинную радость. Их 

души жаждут экзистенциальных откровений. Разум и душа в равной степени 

пронизываются светом духа, и таким образом весь человек получает необходимую 

пищу для роста и созревания. Это поистине живое обучение, благословенное 

сосуществование учителя и ученика.  

*   *   * 

Необходимо знать, что Земля представляет собой школу для детей Божьих. Земная 

школьная система дает хорошее представление об этом. 

Важным условием является то, как малыши вступают в школьную жизнь. Это 

зависит, среди прочего, от состояния родителей и дошкольного воспитания. С точки 

зрения духовно-душевного роста это означает: насколько чистым было зачатие? Какое 

развитие прошли мать и отец до и во время беременности? Дарят ли они своему 

ребенку истинную любовь? Имеет ли ребенок сердечную связь с духовным миром? 

Школа – это вызов, нужно постоянно учиться, чтобы достичь следующего уровня 

образования. Качество обучения зависит от учителей. Если они не проявляют 

реального интереса к прогрессу своих учеников, если из-за стереотипной учебной 

программы они мало любят свои предметы и поэтому не имеют достаточной 



мотивации для преданного преподавания, или если в своей узкой специализации они не 

способны проводить здоровые уроки, то многие ученики будут учиться без радости и, 

став взрослыми, также не захотят или не смогут передать своим детям или ученикам 

умные знания. Таким образом, школьная система становится все более опустошенной, 

пока в конце концов не остается преподавать только мертвую теорию.  

Если учителя хорошо образованы и любят свою профессию, они будут проводить 

уроки творчески и конструктивно. С любовью и терпением они будут наглядно 

знакомить учеников с различными предметами и с энтузиазмом зажигать в них интерес 

к ним. Благодаря этому уровень образования будет постоянно повышаться. Дерево 

обучения будет приносить живые плоды.  

То же самое происходит и в мире веры. До сих пор передача божественных жизненных 

ценностей осуществлялась неправильно или была лишь слепой теорией, в результате 

чего духовный рост не мог действительно иметь место. В грядущей эпохе воспитание и 

формирование сознания будут происходить с любовью, живостью и правдивостью. 

Соответственно, таковой будет и будущая Земля. 

*   *   * 

В нынешней фазе перемен рождается и будет рождаться все больше потомков из миров 

света. Из-за всеобщего безбожия многим из них приходится тяжело – они чувствуют 

себя чужими в этом мире. На самом деле им нужно очень бережное воспитание и 

мягкое поддерживающее приобщение к истинной вере. Однако в большинстве случаев 

их запирают в самые разные тюрьмы разума, в которых их души чахнут. 

Поскольку они (интуитивно) не принимают абсурдные условия и системы, они 

часто демонстрируют поведение, вызывающее беспокойство, и отказываются от 

интеграции. Нередко их существование приобретает аутистические черты. Бегство в 

цифровые миры, чтобы освободиться от духовно убивающего кандала воспитания или 

спастись от подсознательно ощущаемой ими потерянности этой безбожной эпохи, 

предрешено.  

Некоторые из них очень одарены. Уже в молодом возрасте проявляется их 

исключительный талант, которому они полностью посвящают себя. Поскольку они 

способны проникнуть в разумное мышление светом своего сердца, они становятся 

авторитетами в своей области, которые воодушевляют всех научными и 

художественными открытиями, открывая человечеству ранее скрытые возможности 

творческого сознания и материального прогресса.  

Однако их дары в большинстве случаев используются и злоупотребляются в целях 

финансового обогащения или безбожной науки – и, таким образом, служат 

сатанинским интересам. 

В атмосфере любви нового мира эти дети Бога будут полностью в своей стихии. С 

ними происходят чудесные изменения, их души расцветают в лучах духовного солнца. 

Проявляются многообразные дары, которые в наше время не находят питательной 

почвы и увядают, оставаясь незамеченными. 



С течением времени такие умы будут рождаться регулярно. Однако в будущем они 

уже в детском возрасте найдут свое божественное призвание и вскоре станут 

любящими и мудрыми учителями своих братьев и сестер. 

*   *   * 

Культурное наследие, духовная наука, техника 

Важной частью современного мировоззрения являются исследование, сохранение и 

охрана культур прошлого в форме археологии, историографии и некоторых других 

наук. Дворцы, замки, крепости и другие мертвые стены ставятся под охрану как 

памятники архитектуры или как объекты всемирного культурного наследия, а 

раскопанные каменные курганы и руины хранятся как ценное наследие человечества. 

Останки мегаломанских правителей и лиц, канонизированных папами, представляются 

общественности как почитаемые реликвии. 

В школах детей и подростков мучают рассказами о крестовых походах варварских 

церковных лидеров, а также о военных кампаниях и завоеваниях деспотических 

императоров и королей. Им и нам также постоянно напоминают о невыразимых 

военных событиях 20-го века со всеми их ужас и и массовыми убийствами – с 

оправданием, что нужно учиться на прошлом.  

Исследование и сохранение прошлого могут быть в определенной степени полезны, 

они иногда необходимы как элементы, формирующие разум в мире познания и опыта. 

Однако непропорциональная привязанность к прошлому неизбежно связывает сознание 

с бренностью и смертью.  

Настало время, когда человечество должно изменить свое духовное питание. 

Долгое время оно питалось отравленными плодами дерева познания. Мы пережили 

бесчисленные болезненные испытания с тех пор, как наши прародители утратили свое 

божественное сознание и нам пришлось вступить на путь смертности. Кто может 

отрицать, что путь через эту темную долину был в основном определен насилием и 

страданием, и что ложь и смерть, как противники истины и жизни, всегда 

доминировали в нашем существовании? 

С обновлением Земли народы освобождаются от укоренившихся привязанностей и 

условностей. Эта освобождение подкрепляется тем, что большинство памятников 

мировой истории исчезнут с лица Земли в результате апокалиптических потрясений. 

В свете восходящего солнца духа великие деяния, казавшиеся благородными 

правителями, будут признаны манией величия и упадут в бездну презренной гордыни и 

одержимости властью. Писания политической и религиозной саморекламы, а также 

многочисленные научные теории покажут свое истинное лицо, а именно слепоту. 

Астрономия также обновляется в процессе перемен: мировоззрение случайных 

космических событий и существующей и расширяющейся вселенной на материальной 

основе рушится – человечество осознает себя частью духовного творческого человека.  

Древо познания питает обитателей новой Земли божественными идеями. Все 

больше и больше просветленное сознание становится элементом жизни и эликсиром 

жизни, в котором прошлое оживает в Божьем присутствии и раскрывается в своем 



истинном облике. Таким образом, абсурдность привязанности к преходящим 

ценностям, а также нереальные проекции в будущее становятся ясными и 

прозрачными. Это заблуждение всегда препятствовало доступу к собственной вечной 

идентичности.  

*   *   * 

Философия 

Поскольку человечество утратило свою божественную опору, оно стало искать с 

помощью своего разума причину творения и существования. Однако интеллект, 

погрязший в материальном, никогда не сможет понять и постичь это. Так в лабиринте 

мышления возникли самые абсурдные теории о бытии и небытии, о видимости и 

реальности, о времени и вечности. Эти беспочвенные конструкции были возведены на 

трон духовного высокомерия, в результате чего философия возвысилась до 

самонадеянной, тщеславной и безбожной «духовной науки».  

В свете будущей веры все ложные философские взгляды падают с трона тщеславного 

мирского разума. В соответствии со своим божественным присутствием человек 

больше не должен ловить истину в мутной воде; она с любовью сопровождает земные 

события, она светло пребывает во всем существующем. 

Человечество все более интенсивно воспринимает себя как проявление 

божественной жизненности, все более всеобъемлюще и настойчиво раскрывается 

небесная любовь в поклоняющихся сердцах, все более исполняются слова Иисуса 

Христа: «Я есмь путь, истина и жизнь». 

*   *   * 

Новый образ жизни станет основой простой и близкой к природе цивилизации, которая 

не будет иметь ничего общего с высокотехнологичным миром сегодняшнего дня и 

задуманными мирами будущего. Многие изобретения и удобства, считавшиеся 

незаменимыми и необходимыми, исчезнут. Движущей силой и перспективой больше не 

будут материальный прогресс, превосходящий все остальное, и безбожная наука, в 

которой человечество слепо спотыкалось во времени, а истинная вера в Бога-Творца и 

Отца, который обеспечивает своих детей всем необходимым для земной жизни. 

Эгоистичный разум подчиняется божественному свету любви, и вскоре оба 

образуют однородное целое – наука является благословенным плодом дерева познания. 

Ниже приведены несколько примеров: 

Благодаря современным технологиям сегодня мы можем с помощью фотографии и 

кино остановить стремительный поток бренности, чтобы в любой момент погрузиться в 

прошлые или удаленные пространственно события. Это стремление глубоко 

укоренилось в человеке, оно основано на материальной свободе души, живущей в духе 

Бога. В нем и с ним она способна присутствовать в любом месте и в любое время — и 

не только наблюдать со стороны, но и существенно участвовать в происходящем. Это 

возможно как для отдельного духа, так и для сообщества духов, которые иногда 



единодушно объединяются и, свободные от любых ограничений, присутствуют при 

множестве событий во всех регионах бесконечности. 

В присутствии Иисуса это гармоничное переживание вызывает невыразимое 

блаженство, поскольку оно открывает божественное понимание неисчерпаемой 

глубины любого временного и вечного события.  

В процессе прогрессирующей одухотворения эта божественная живость – сначала 

отдельная и смутная, а позже общая и детализированная – уже сможет проявляться в 

физическом существовании. Фотографическое отображение, а также 

кинематографические и документальные изображения событий, удаленных во времени 

и пространстве, с помощью технических средств тогда уже не будут необходимы. 

*   *   * 

Интернет на время перестанет существовать. Глобальная коммуникация посредством 

сетей обретет новую обоснованность и необходимость только с возрождением 

межрегионального сотрудничества. Чем дальше продвигается одухотворение населения 

Земли, тем более ненужными становятся материальные проявления 

сверхъестественных процессов и явлений. 

То есть: все объективные аналогии как инструментализированные воплощения 

нематериальных процессов в соответствии с общей духовно-душевной эволюцией 

возвращаются к своей первоначальной истинности. Это означает: если человечество в 

своем развитии достигло такого уровня, что может общаться и, при необходимости, 

видеть друг друга независимо от пространства и времени, то оно больше не нуждается 

в технических средствах коммуникации. 

Такие плавные переходы будут происходить в течение грядущих эпох на всех 

уровнях межличностного существования, пока население Земли, наконец, полностью и 

всесторонне не реализует себя в духовной жизни. 

*   *   * 

Будущие науки будут содержать истинные представления о происхождении Земли, ее 

душевной эволюции и функционировании, а также о ее предназначении. Понимание 

того, что все бытие основано на духовном, является фундаментом и родословной всей 

дальнейшей учености, из которой проистекает современная научная жизнеспособность. 

Стоя и идя в этом свете, человечество в далеком будущем будет способно черпать 

энергию для своего благополучия непосредственно из вездесущего эфира. Ведь в 

сущности все является энергией, или, точнее, волей Бога, основой которой является 

любовь, направляющая и поддерживающая все сотворенное. 

Но в конце концов, просветленный человек больше не зависит от свободной 

космической энергии, используемой для его земного образа жизни, потому что на 

высшей ступени планетарного развития он является уверенным в себе обладателем и 

исполнителем божественной созидательной силы. Там, где раньше преобладали 

материальные мысли и действия, направленные на обеспечение продолжения 

человеческой расы, Божий дух как оживляющий и наполняющий принцип на каждом 



экзистенциальном уровне дарует питание и прогресс: народы Земли питаются от дерева 

жизни.  

*   *   * 

Просветленное сознание – обожествление 

Около века ведутся серьезные исследования внеземной жизни. В общей духовной 

слепоте невозможно увидеть, что на нашей планете и так существует разнообразие 

внеземной жизни, поскольку здесь непрерывно рождаются души с других небесных 

светил как земные люди с намерением подняться с самой глубокой долины 

антибожественного образа жизни на самую высокую вершину веры и любви.  

Космическое происхождение ответственно за многие черты характера и предпочтения. 

Тот, кому открывается предродовая жизнь его ближних, узнает в самых разных 

поступках и страстях черты и особенности самых разных народов Вселенной. 

Даже у тех, кто родился из земной субстанции души, пренатальное существование 

часто оказывает явное влияние: у многих людей не только внешний вид 

свидетельствует об их животно-растительном происхождении. Во многих 

повседневных действиях проявляются основные животные качества как характерные 

черты характера, что может быть как положительным, так и отрицательным.  

В далеком будущем человеку станет очевидна не только его духовная, но и 

космическая природа. Эта особенность проливает свет на многое, что раньше 

оставалось в тени, и дает понимание многих обстоятельств повседневной жизни. В то 

же время она открывает внеземным душам дверь в их предыдущее существование, 

благодаря чему они могут вступить в контакт со своими бывшими близкими. 

Все больше галактических народов различного духовного устройства находят друг 

друга, Земля становится центром вселенского пробуждения. Степень радости жизни в 

эту эпоху превосходит всякое воображение. 

*   *   * 

Говорят, что зрение трехмерно. Но на самом деле оно двумерно и только кажущеся 

глубоким. Я пишу это в сознании, в котором, отделив душу от тела, я испытал 

трехмерное зрение – я называю его свободным душевным зрением.  

В отличие от ограниченного видения, при котором душа связана с мозгом и, таким 

образом, привязана к образам отдельных предметов и существ, создаваемым 

мышлением, при свободном душевном видении взгляд как бы следует за объектом и 

таким образом испытывает глубину и истинность, которых материальное видение 

никогда не может достичь. Поскольку в этом не поддающемся интерпретации видении 

человек одновременно находится здесь и там, пространство приобретает потрясающую 

пластичность и выразительность. 

Во время прогулок по лесу я ощущал в этой физической отрешенности духовное 

единство, глубокую связь со всем существующим: каждое дерево, каждый лист, 



каждый цветок были любовью – божественной любовью, которая включает в себя все, 

оживляет все, освобождает все.  

Это пробужденное видение существует, в зависимости от душевного состояния, во 

многих нюансах и на разных уровнях. Это чудесный дар, в котором и из которого 

проявляется вездесущая творческая любовь. 

В дальнейшем ходе эволюции этот вид восприятия почти незаметно охватит 

человечество. Он также открывает взгляд в загробный мир, но, конечно, не является 

для этого обязательным условием. 

*   *   * 

В будущем мире люди станут все более чуткими и ясновидющими. В сочетании чистой 

атмосферы Земли и общего одухотворения формы и образы мыслей можно будет 

воспринимать еще до их буквального или физического проявления (телепатия). 

Сначала это происходит интуитивно, позже человек сознательно видит и слышит 

органами духа, благодаря чему можно общаться непосредственно от сердца к сердцу – 

звуковая речь больше не является обязательной. 

В слове сердца содержится гораздо больше, чем в формальном выражении мысли, в 

акустическом или письменном слове, которое только в сочетании с другими словами 

представляет собой осмысленное проявление. В божественном сознании одна 

единственная мысль сердца содержит и раскрывает целую область знания, которая 

мгновенно и полностью воспринимается душой. Здесь нет обусловленного временем 

обучения, а есть вечное переживание.  

Здесь становится очевидным, что каждая мысль в своем происхождении и истоке 

уже содержит все свои бесчисленные мысли-дети, и что первоначальная мысль этого 

творения, «Да будет!», несет в себе всю духовную сущность в вечности и 

бесконечности – и что это слово Бога неразрушимо содержится в сердце души каждого 

человека как источник всей жизни.  

В конце концов, человечество преодолеет свои физические ограничения. Слово 

«разделение», будь то пространственное или временное, больше не будет иметь 

значения, поскольку духовная связь является универсальной. Таким образом, население 

Земли сможет совершать духовные путешествия как в этом мире, так и в мире ином. 

Причем эти путешествия будут происходить в индивидуальных мирах душ, поскольку 

весь космос со всей жизнью, находящейся в нем, присутствует в своем духовном 

существовании в бесконечном пространстве сознания каждого человека. 

Поскольку душевная жизнь в значительной степени свободна от материальных 

привязанностей, в конце своего земного существования человек может сознательно, без 

страха и боли, покинуть свое тело. Смерть теперь означает рождение в свободу духа. 

Процесс разложения тела длится недолго или происходит мгновенное его распадание. 

Если в нем еще остались частицы души, они в кратчайшие сроки возвращаются к ней.  

Это мир без страданий и боли, мир, полный радости и блаженства. Пройдут 

бесконечные периоды времени, человечество будет все глубже проникать в 



божественные тайны творения и жизни на все более светлых уровнях познания. 

Прибывают гости с далёких звёзд, ангелы становятся видимыми, Бог посещает своих 

верных детей – весь организм Земли возвышается под шагами своего Создателя и 

Спасителя Иисуса Христа. Наконец, небо опускается на Землю, и она преобразуется в 

небо. То, что когда-то было бездонно низким, возвышается до высшего. 

*   *   * 

История творения и мира имеет фундаментальное значение, она должна и обязана 

остаться в памяти. К ней относятся и насильственные условия эпохи, далекой от Бога, 

до переустройства Земли. Наряду с воплощением Бога в Иисусе Христе, его 

ученичеством, распятием и воскресением, в будущей историографии первостепенное 

место занимает прежде всего его нынешнее второе пришествие. 

Однако в процессе духовного роста человек не только углубляется в отдельные 

события, но и рассматривает мир с божественной точки зрения, получая тем самым 

совершенно новое понимание времени и вечности. Становится очевидным, что не 

только пространство, но и время бесконечно. Понимается, что бесконечность, 

содержащаяся в настоящем и материальном мире, впадает в универсальную духовную 

бесконечность – да, по сути, тождественна ей. Осознается, что каждый момент 

настоящего времени является входом в вечность. 

Человек тогда способен комплексно воспринимать бесконечные временные 

измерения со всем их содержанием. Подобно тому, как фотография с разными людьми 

и обстоятельствами создает общее впечатление, так и временные процессы можно 

представить в обобщенном виде; и это не только на поверхности, но и прогрессивно в 

их духовной глубине. Так просветленный человек видит или переживает как 

биографию этого земного мира, так и историю других планет и светил Вселенной. 

В рождении в Божьем духе, наконец, представляются вечности – эоны со всеми их 

пространственными и временными последовательностями и содержанием 

«уплотняются» в мгновенные элементы сознания. Человечество теперь находится 

одновременно вне и внутри пространства и времени, поскольку оно отменило их 

границы. Оно пребывает у источника вечного настоящего. 

Что означает это осознание? Я почти не смею это произнести, но это логичный вывод: 

если кто-то обожествлен настолько, что движется независимо от пространства и 

времени, он встречает себя в своем прежнем несовершенном существовании и из 

вневременного измерения в Боге и с Богом влияет на собственное развитие, на 

собственное пробуждение. Другими словами: рожденный в Боге, человек является с 

Богом и, как бы, самим Богом, духом в своем сердце, который ведет его как свободную 

душу через жизнь – и это с самого начала творения... до вечного духовного 

возрождения. Здесь замыкается круг становления и бытия. И здесь человеческое 

понимание давно достигло своего предела.  

*   *   * 

 



Бессмертие тела 

Чем дальше продвигается развитие населения Земли, тем старше становятся люди, 

нередко достигая возраста в несколько сотен лет. Если душа навсегда приняла и 

реализовала в себе дух сердца, он проникает и захватывает тело. Тогда она 

естественным образом обитает в более тонком теле. Интенсивность ее одухотворения 

зависит от постоянного проявления Бога в ней. 

Полное погружение в божественный дух в ближайшие тысячелетия будет 

происходить довольно редко, однако всегда будут люди, чьи души и тела, благодаря их 

безграничной любви к Иисусу Христу, полностью проникнуты Его духом и, 

следовательно, бессмертны в своей троице.  

В процессе непрерывного развития от эона к эону все больше и больше людей будут 

полностью одухотворены уже во время своего земного существования. И в бесконечно 

далеком будущем, которое тогда уже не будет так называться, поскольку бренность 

больше не будет господствовать над сознанием, многие бессмертные будут населять 

Землю – или, вернее, жить одновременно в двух мирах: в этом мире и в мире ином. 

Тогда же вскоре будет искуплена вся земная субстанция души. Человечество в целом 

окончательно войдет в мир духа. 

*   *   * 

Как в малом, так и в большом. Подобно тому, как человеческое тело подвержено 

тлению, поскольку слившиеся с ним особенности души из-за материального образа 

жизни должны быть освобождены в ходе зачастую длительных и трудоемких 

процессов и возвращены к своему божественному предназначению, так и земной шар 

однажды будет освобожден от присущей ему душевной субстанции, поскольку в 

результате эволюции минералов, растений, животных и людей она перешла в духовное 

состояние, то есть вся душевная жизнь, принадлежащая Земле и принесенная ей, 

достигла своего вечного предназначения. Только планетарная основа имеет 

материальное существование. 

Если звезда или планета со всеми своими жизненными принципами таким образом 

освобождается, ее духовная сущность остается вечной. Оставшийся материальный 

скелет, как полностью лишенный души инструмент, поглощается материнским 

солнцем и мгновенно распадается. 

Благодаря бесконечному существованию космоса, уже существует бесчисленное 

множество таких совершенных духовных миров, невидимых для человеческого глаза, 

но при этом более реальных, чем материя когда-либо может быть. Это места обитания 

духов с самыми разными предназначениями. Конец вселенского процесса искупления 

наступит, когда все материальное творение войдет в духовную жизнь.  

Когда это произойдет? Разум не в состоянии оценить время, которое осталось до этого 

момента. Только Божий Дух, как внутренний и всеобъемлющий принцип жизни, 

способен понять пространство и время в таких измерениях, а точнее, исключить их. 

Земля, как и все другие миры Вселенной, будет существовать до тех пор, пока не 

завершится процесс их духовно-душевного спасения. 



Этот факт исключает любую случайность. Ничто в вечности и бесконечности не 

происходит без воли и разрешения Бога. Страх перед мнимыми произвольными 

земными и космическими катастрофами растворяется в этом познании и заменяется 

верой и доверием к любящему руководству нашего Небесного Отца. 

*   *   * 

В конце остается радость 

Нет слов, которые могли бы описать радость, которую испытает народ Земли в далеком 

будущем. Каждая душа наполнена максимально возможным блаженством в 

соответствии со своим духовным потенциалом. Ангельские дети Бога населяют Землю, 

которая, с помощью своих обитателей, избавилась от оков материи и в своем духовном 

облике вступает в вечную божественную свободу и реальность.  

Теперь человечество навсегда находится в духовном мире. Я вижу его полностью 

наполненным любовью к Иисусу Христу. Ничто больше не может разрушить эту 

любовь, она непрерывно течет и соприкасается с самой сутью всей жизни, неся каждое 

отдельное сознание к истоку и цели всего существования, к сердцу Бога. 

Этот источник питает все существование неиссякаемой и разнообразнейшей 

жизненной силой. Бесконечность наполнена чудеснейшими творениями, которые дети 

любви совершают на и в сердце своего небесного Отца.  

Но это только предварительный просмотр. Сейчас важно отложить мир и служить 

любви в грядущих событиях. Посвятить нашу жизнь нашему Небесному Отцу, чтобы 

Он мог наполнить нас Своей жизнью – для этого мы здесь. 

*   *   * 

Послесловие 

Здесь я хотел бы еще раз пояснить, что после своего нового рождения население Земли 

не сразу вступит в период вечного беспрепятственного и прямолинейного развития. Его 

будущее делится на две основные фазы существования:  

Первый, более короткий период, продолжительностью около 1000 лет, по своему 

характеру соответствует детству, половому созреванию и юности человека с 

отдельными проблемами, которые в зависимости от близости к Богу представляют 

собой более или менее серьезные испытания. Он символически включает в себя 

воспитание родителями и в школе, а также обучение до получения профессии, которые 

осуществляются с заботливой любовью и божественной мудростью. В этом смысле 

будут складываться века, и это будет поистине благословенное время.  

Следующий этап похож на различные стадии развития зрелого возраста со всеми 

сопутствующими обязанностями в семье и на работе. Жители Земли, живущие в духе 

Бога, станут счастливыми тружениками, чтобы принять падшие души в человеческом 

обличье и сопроводить их в духовную родину. Продолжительность этой эпохи 

невозможно измерить. 



На ближайшие 1000 лет состояния сознания, представленные здесь в качестве 

примеров, являются возможностями, как индивидуальными, так и коллективными, 

которые каждый человек может сделать своими в соответствии с глубиной своей веры 

и образом жизни. Учитывая духовное происхождение и направленность, не все будут 

делать это в равной степени. С одной стороны, всегда будет стадо Божье, 

составляющее светлое сердце этого мира, с другой стороны, есть братья и сестры, 

которым в духовном плане приходится немного тяжелее, поскольку силы их душ 

больше склоняются к материи. Поэтому и в будущем будут существовать различия в 

любви к ближнему и связи с Богом. 

Только после этого тысячелетия, то есть с начала духовного совершеннолетия, 

божественные атрибуты, некоторые из которых приведены в этой главе, станут 

практическим общественным достоянием, возвышающим всех людей до истинных 

детей Бога. 

Это развитие происходит коллективно в совершенстве любви, в которой население 

Земли находит смысл жизни в общении с Иисусом Христом. Такой наилучший 

прогресс может и будет иметь место только потому, что оно серьезно и добросовестно 

следует заданному пути, с смирением и преданностью всегда принимает божественные 

дары благодати и активно реализует их.  

Согласно небесной манифестации, душевные недостатки будут постоянно 

уменьшаться, человек как сосуд, принимающий божественную любовь и мудрость, 

будет становиться все более чистым и совершенным. В конце концов, рост, который до 

сих пор зависел от материальных противодействующих сил, переходит в неиссякаемую 

духовность. Бог-Отец будет заботливо и с любовью наполнять своих детей своей 

жизнью на всю вечность.  

Конечно, все духовные дары реализуются и без апокалиптического обновления. Это 

событие не является предпосылкой для будущего развития человечества, а лишь 

очищающей необходимостью. Если бы мир действительно пришел в себя и отвернулся 

от греховного образа жизни, божественные таланты раскрылись бы в ходе дальнейшего 

течения времени и вечности. Преобразование было бы мягким и без больших 

страданий, не потребовалось бы и трудоемкого восстановления. Вместо оперативного 

вмешательства произошло бы естественное исцеление. 

И, конечно же, каждый человек может обрести свое совершенство уже в этой 

земной жизни. Необязательно воплощаться в далеком будущем, чтобы испытать 

расширение сознания, которое произойдет в будущем. В любви к Отцу совершенство 

всегда присутствует. Когда душа входит в Божий Дух, ей, в соответствии с ее 

структурой и восприимчивостью, становится доступен весь духовный рост 

человечества – она становится законным гражданином Небес. Какой чудесный дар! 

Есть еще возможность обращения сатаны. Если он подчинится божественной воле 

любви после своего повторного освобождения, то творение мгновенно освободится от 

оков материи. Однако возвращение этого падшего духа может произойти в любое 

время и в любой момент вечности, поскольку его заключение относится только к его 

злонамеренному настроению. Если он искренне обратится к добру, он сразу же станет 



свободным и вознесется к былому величию. Однако не в смысле внешней 

поклоняемости, а в смиренной преданности духу бескорыстной любви. 

*   *   * 

 

 

 

  



Армия Бога 
«И я услышал число запечатленных: 

сто сорок четыре тысячи, 

запечатленных из всех колен Израилевых». 

Борьба между добром и злом, по-видимому, происходит в материальном мире. Но в 

сущности, события конца времен являются отражением духовных процессов. 

Появление армии Бога высвобождает божественные силы. Им противостоят силы 

антихристианского духа времени, который создал множество подданных благодаря 

духовной смерти человечества. Для них Иисус Христос является помехой, с которой 

они борются всеми силами.  

С помощью манипуляции общественным мнением в средствах массовой информации 

миссия учеников Иисуса не только высмеивается, но и представляется как духовное 

заблуждение; в результате возникнет общая волна осуждения и агрессии против 

христианских трудящихся. Прежде всего, объявление о мучительном суде в случае 

продолжения безбожных деяний способствует всеобщему веселью, а также насмешкам 

и клевете в адрес детей Божьих. 

Те, кто остаются верными своему Отцу и твердо стоят на своей вере, выставляются 

напоказ как религиозные фанатики и публично дискредитируются за свою 

«нетерпимость и непрактичность». Точно так же главы церкви, подстраиваясь под дух 

времени, но также из страха перед дальнейшей потерей власти и разоблачением своих 

антихристианских махинаций, «просветительски» присоединяются к напевам о якобы 

болезненных и рожденных религиозным марением «фантазиях о конце света».  

Бесплотная армия сатаны состоит из умерших душ, которые еще при жизни на земле 

посвятили себя злу. Они преследуют и овладевают ослепленными и безжалостными 

людьми, усугубляя их заблуждения. Те, кто привержены добру и истине, постоянно 

сбиваются с прямого пути и падают под натиском демонических сил. 

Прежде всего, сатана нацелился на солдат божественной армии, проходящих 

обучение. Их нужно любой ценой оттолкнуть от их эсхатологического призвания и 

обратить к бренным удовольствиям мира, чтобы они не смогли вернуться на заданный 

путь.  

Но Отец позаботился об этом. Он откроет небесные врата, неизвестные темным силам. 

Под его руководством в конце концов возникнет армия, наполненная Святым Духом, 

вооруженная божественной силой и властью. Эти воины Бога составляют Тело 

Христово на Земле. Они ведут свою борьбу с помощью оружия любви, истины и 

справедливости. 

В духовных мирах собралась армия ангелов, чтобы с любовью и светом 

воздействовать на человечество. Во имя Отца они влияют на махинации тьмы; кроме 

того, они помогают детям Божьим защищаться от преследований и гонений 

фанатичных группировок и спецслужб.  



Над всем этим бдительно наблюдает Иисус Христос, который уже живет со своими 

детьми и в них, давая им опору и силу в событиях конца времен. Они находятся в 

безопасности в его любви, они вверили свою жизнь в его руки.  

Небеса, да, вся пробудившаяся жизнь в этом мире и за его пределами, теперь смотрит 

на эту Землю и молится за человечество – так же, как это было 2000 лет назад, когда 

сам Бог принял человеческий облик в Иисусе Христе, чтобы своим действием 

проложить путь к свободе для всего творения. Он взял на себя все грехи мира, чтобы 

освободить падшее когда-то и ныне от вины и искупления и даровать ему милосердие и 

бесконечную любовь.  

*   *   * 

Духовное видение 

Я вижу легионы демонов, проносящиеся по земле, и слышу их крики: «Уничтожить! 

Уничтожить! Уничтожить! Ненависть! Мы полны ненависти! Все должны умереть! 

Мы хотим смерти! Смерти! Смерти! Наша пища — это энергия агрессии и холодной 

ярости, гордости и высокомерия. Наши души кипят в крови похоти и насилия! Так мы 

несемся вперед, гонимые адом, но также искусно расставляем засады, чтобы 

поймать детей Божьих, ха-ха-ха, Бог, идиот! Мы похоронили страх нашей погибели в 

бездне наших душ, ложь стала нашим господином и повелителем. Слава нашему 

королю Сатане! Да здравствует он! Да здравствует! Да здравствует! Да 

здравствует!» 

Так противостоят друг другу две стороны: орды Сатаны и дети Бога. Но даже если 

будет казаться, что темная сторона берет верх, истинный победитель уже определен: 

Иисус Христос — Господь неба и земли! 

Он многое допускает и долго наблюдает, как вассалы зла приносят бедствия и смерть 

на Землю. Но одним ударом он положит этому конец. Когда страдания достигнут 

своего апогея, а духовная тьма станет самой густой, он положит конец сатанинским 

деяниям. Тогда солнце вечной любви взойдет во всем своем великолепии и славе. Так 

будет. 

*   *   *  

Часть божественной армии уже пробудилась. Неизвестные миру, эти люди ведут 

вполне «нормальную» жизнь в самых разных условиях, но не привязываются рабски к 

земному. Некоторые принадлежат к какой-либо конфессии и посещают богослужения, 

другие живут свободно. У Бога нет избранных конфессий, поскольку важна только 

любовь сердца.  

Еще не все дети признали своего Отца в Иисусе Христе. Поэтому необходимо, 

чтобы христианская истина все больше распространялась, поскольку авторизованная 

армия Бога может состоять только из апостолов Иисуса Христа. Эту задачу по 

приведению к истинной вере берут на себя те, кто уже пробудился в духе Христа. В 



смиренной преданности они прошли обучение и отдали свою жизнь своему Небесному 

Отцу. В в них уже происходит Его возвращение – они рассматривают мировые события 

с божественной точки зрения. 

В последние дни из этой армии выступят провозвестники с резкими словами и будут 

предупреждать народы о грядущих событиях. Они безжалостно будут указывать миру 

на его безбожное поведение и показывать последствия его неправильного образа 

жизни. Как когда-то Иоанн Креститель, они будут призывать к радикальному 

обращению, раскаянию и покаянию. Однако они не будут творить чудеса на публике, 

чего часто (с насмешкой) требуют от них, а будут трогать души людей только словом 

Божьим, чтобы воля и вера оставались свободными. 

Злой мир будет смеяться над ними и клеветать на них, иногда угрожать и 

преследовать их. Но воины Христа не знают страха перед насмешками и 

издевательствами, перед позором, пленением и смертью. Как апостолы, они живут и 

умирают счастливыми для своего Господа и Бога, своего Царя и Отца в Иисусе Христе. 

Блаженны те, кто следуют вести и обращают свои сердца к Божьей любви, они будут 

спасены. Поистине, горе тем, кто посягает на провозвестников суда, своими злыми 

деяниями они готовят себе несчастную судьбу!  

Публичное появление посланников Бога — это дар милосердной любви: через них 

Отец протягивает руку спасения своим заблудшим детям. Если же кто-то, несмотря на 

это, продолжает мыслить и поступать неправильно, ему придется нести последствия 

духовной смерти. 

*   *   * 

Все творение ожидало этого времени преображения и освобождения. Божественная 

сила сосредоточена в этом здесь и сейчас, в этой кульминационной точке 

экзистенциального эсхатологического призвания. В этом и из этого звучит призыв 

Иисуса в сердцах духовных тружеников пробудиться от мирового сна. 

Они пробуждаются не с громким криком, а тихо и спокойно, распределяясь по всей 

Земле. Они прошли через время и вечность, готовясь к своему служению в этом 

десятилетии обновления. Они принесли с собой все, что им нужно. Остается только 

обнаружить и взять это, и тогда они проникнутся божественным оружием в 

соответствии со своей преданностью.  

То, что произошло почти 2000 лет назад, происходит снова. Иисус Христос собирает 

вокруг себя своих апостолов и учеников. Армия Бога готовится к битве. Духовное 

солнце восходит и освещает их души. Носители света зажигают факелы своих сердец 

от сердца Иисуса. Они уже выполняют свою работу в молитве, в борьбе за 

пробуждение и приведение к истине и божественной любви.  

Но все, кто призван служить в этой армии, должны сначала бороться с сатаной в 

Гефсиманском саду, а затем пройти через Голгофу, чтобы там, по милости Божьей, 

преодолеть свою смерть. Эта смерть старого человека – это божественное 

преображение, это воскресение нового человека, чтобы Иисус Христос мог жить в 

своих детях. В них и с ними он будет ходить по этой земле и проповедовать Евангелие 



любви и истины. И для всех людей доброй воли его слова станут дверью в Царство 

Небесное. 

*   *   * 

Духовное видение 

Земля полна ядовитых змей. Людям они кажутся «сладостями», обещающими 

наслаждение и удовольствие. Они жадно хватаются за них. Они получают укусы, не 

замечая этого в своем безумии и самонадеянности. Яд действует тихо и незаметно и 

превращает их в марионеток духовной смерти. Почти все дети отравлены. 

Сатана особенно нацелился на воинов армии Бога и приготовил для них 

специальный яд. Но он не хочет признавать, что именно этот яд эффективен для 

достижения цели учеников Христа, потому что только борьба с сатанинскими 

противодействующими силами позволяет им быстро раскрыть и развить свой 

божественный потенциал. 

Теперь пришло время. Иисус Христос очищает души своих падших бойцов от яда. 

Раздается призыв: «Вы готовы?!». Отец приходит к своим и поднимает их с 

отравленной земли. Его любовь является противоядием, так что коварство змея больше 

не может им навредить. Затем Царь снова посылает свои воинства на землю, 

полномочные и сильные, одетые в доспехи Божьи:  

«Итак, препоясав чресла ваши истиною и облекшись в броню праведности, обув 

ноги в готовность благовествовать мир! Примите щит веры, которым вы сможете 

погасить все раскаленные стрелы лукавого! Возьмите также шлем спасения и меч 

Духа, который есть слово Божье!» 

Армия Бога: 

«Где бы мы ни шли и ни стояли, это земля Божья, потому что мы стоим и идем в Боге и 

с Богом. Мы умерли для мира и тем самым стали детьми бессмертия. Наши сердца 

созрели в борьбе с темными силами. Мы победили старого человека в любви к нашему 

Отцу в Иисусе Христе, который является сердцем нашего тела. Божественная жизнь 

открылась и стала нашей собственностью. Но мы чаще всего поступаем не так, как 

ожидают люди; многие из нас позволяют унижать и оскорблять себя ради любви, 

потому что пути Божьи непостижимы и невообразимы для падшего мира». 

*   *   * 

Армия Бога образует тело Иисуса Христа. В божественном единстве его апостолы 

шагают по земле. Они видят души, распознают состояние и настроение людей и знают, 

как действовать соответственно. В них действует могущественная сила духа, но только 

любовь их небесного Отца определяет их слова и поступки. Они скорее позволят убить 

свои тела, чем злоупотребят своей властью. 

В обозримом будущем Тело Христово будет полным, ни одна атомная частица не 

будет отсутствовать. Каждая часть этого Тела имеет свою задачу, но в целом оно 

представляет собой совершенное единство. 



Теперь я вижу: в сердце каждого христианина бьется еще одно сердце, это сердце 

Отца, которое является сердцем всего тела и сердцем каждой отдельной души. Это 

обусловливает их божественное единодушие. Бог отдал свое сердце своим детям. О, 

невыразимая любовь! 

*   *   * 

Призыв к Армии Божьей 

Когда я произношу молитву Армии Бога, из центра моего сердца изливаются лучи 

любви. Таким образом я соединяюсь со всеми воинами Христа, включая тех, кто еще не 

осознает свою задачу. Эта армия образует глобальную, да, вселенскую сеть. Вместе 

воины любви этого мира, поддерживаемые бесчисленными духами в светлых мирах до 

самых высоких небес, в смирении и преданности нашему Отцу Иисусу Христу 

произносят слова, и в молитве это становится словом, которое наполняет видимую и 

невидимую вселенную любовью, милосердием, миром и исцелением. 

Хор Божьей армии говорит единым голосом: 

«Мы служим любви 

для Царства Божьего на Земле. 

Мы готовы каждый день жить и умирать за нашего 

Отцу и Царю, 

чтобы в этой преданности 

стать истинными апостолами любви! 

Так мы клянемся в верности и правдивости 

каждым ударом сердца нашей жизни 

Иисусу Христу!» 

Каждый человек, который находит себя в этой молитве, приглашается присоединиться 

к армии Иисуса Христа и сам стать этой молитвой. В единстве Святого Духа, во имя 

любви, в сердце Отца. 

Аминь, во имя Иисуса, аминь.  

*   *   * 

 

 

 

 

  



Иисус Христос 

Отец говорит 
«Бог говорит из глубины души, 

когда она молчит». 

Я закрываю глаза, с доверием отдаюсь духовному миру и при этом Бог трогает меня. В 

этом прикосновении я скольжу в бесконечное пространство своей души. Там я вижу 

идеи и мысли, чья истинность и любовь радуют меня. Но эти мысли делают только то, 

что я хочу — они связаны с моей волей...  

Здесь Отец берет на себя инициативу и продолжает:  

«... Уже вечности Я жаждал свободных детей мысли, способных любить Меня по 

собственной воле. В бесчисленных творениях Я готовил это уникальное приключение: 

иметь рядом со Мной свободных богов, детей Моей любви, с которыми Я буду 

общаться во вечности. Теперь настал этот момент, Я открываю это уникальное 

творение и даю Моим мыслям собственную жизнь, даю им свободу и независимость, 

чтобы они реализовали себя во Мне, без принуждения, без привязки к Моей воле.  

Но то, что Я предвидел вечность назад, скоро сбывается: в своей независимости 

они удаляются от Меня, своего Создателя, своей истинной сущности, своего 

источника света и тепла. Они отделяются от своего источника — и их любовь 

иссякает в холодных пространствах утраченного смирения... 

Что Я буду делать? Я вижу их несчастье, они теряют свою совершенность, они 

темнеют и ожесточаются в своей духовной ночи! Так Мое милосердие создает для 

них жизненное пространство, соответствующее их состоянию, и посылает туда 

посланников, которые рассказывают о Мне. Но лишь немногие из Моих падших детей 

верят им и возвращаются ко Мне, чтобы, возродившись, снова жить в совершенстве 

Моей любви, к радости им и, таким образом, к радости Мне. 

О, Я так полон любви, да, Я есть сама любовь. Я принимаю их облик, вхожу в их 

тьму, хочу помочь им, показать им путь к истине и вечной жизни, но они бьют и 

плевают на Меня, мучают и распинают Меня. 

Но невидимо для человечества Моя любовь этим жертвоприношением искупила всю 

материю от вечного суда. Таким образом Я проложил путь из греха для всего падшего 

творения, и каждая душа может воспользоваться этим освобождением. Тем не 

менее, лишь немногие идут по нему. 

Поэтому Я устанавливаю меру: когда она будет полна грехов, Я положу конец 

слепому беспорядку и очищу Землю, чтобы снова воцарился мир, а свет и любовь стали 

жизнью людей. А до тех пор Мое сердце широко открыто – и если хотя бы одно дитя 

почувствует Меня в себе, Я приведу его к Себе любой ценой, потому что Я люблю 

каждого из них так же сильно, как всех вместе.  

О, если бы Я мог уже сейчас обнять всех Моих детей, но это может произойти 

только по их свободной воле, а не по предопределению, иначе этот путь был и 



остается напрасным, и они снова по закону связаны со Мной своей любовью, как все 

Мои предыдущие творения. Ибо Я решил оставить им их свободу, чтобы они по своей 

воле вернулись ко Мне и жили со Мной и во Мне и любили во веки веков. Но предстоит 

еще долгий и трудный путь, пока все Мои дети не будут избавлены от смерти. 

Теперь Я послал на Землю многих посланников, чтобы сообщить, что Я больше не буду 

смотреть в сторону, потому что мера страданий и боли, отвратительных поступков 

и безымянных грехов, которые совершает человечество, переполнена. Но сколько 

людей обратятся ко Мне? 

Поймите, как Отец Я тоже печален и хочу положить конец этим страданиям. 

Моя любовь, любовь Моего Отцовского Сердца, милосердна к вам. Поистине, если бы 

Я не был подчинен любви, Я бы уже давно отвернулся от вас в самые глубины Моей 

неприкосновенной Божественности. Поэтому не убивайте любовь в себе, не убивайте 

Меня полностью в себе, тогда Я еще смогу вам помочь. Кроме Меня нет никого, кто 

мог бы вам помочь! Никого! Я Единственный, вечный, вечный, вечный. Аминь, аминь, 

аминь». 

*   *   * 

«Все пути ведут ко Мне, даже самые длинные. Но Я позволяю Моему свету сиять на 

этой земле так и так, и тот, кто признает это и позволяет ему вести себя, 

избавляет себя от многих смертей. Тот, кто держится за Меня, идет по самому 

короткому и безболезненному из всех путей. И Я иду ему навстречу более чем на 

полпути, беру его в Свои объятия и веду его ко Мне домой».  

*   *   * 

Так говорит Бог: «Вернись ко Мне, ибо ты часть Моего сердца. Приди, Моя любовь, 

приди! Я вновь зову тебя, вернись в себя. Здесь Я жду тебя, здесь мертвое оживает, 

здесь слепой прозревает, глухой слышит, немой говорит, хромой ходит. Здесь, в 

тишине и глубине твоего сердца, мы встречаемся; ты, жалкий, Я, совершенный – 

когда только ты захочешь». 

*   *   * 

«Я для каждого то, что он думает обо Мне или за кого Он Меня принимает. Для Моих 

созданий Я — судьбоносный Бог, для Моих детей — любящий Отец. Для неверующего Я 

несуществующий, он сам отвечает за свою жизнь, Я лишь поддерживаю его 

существование. Для заблудшего в вере Я — непостижимая судьба или недоступное 

божество. Его собственное заблуждение в вере — это пропасть между Мной и ним.  

Только Мои любящие дети видят Меня таким, каким Я есть на самом деле. Они 

являются носителями любви Моего сердца, только они признают и раскрывают 

истинного Бога как вечно любящего Отца. Их жизнь находится под Моей 

ответственностью, Я защищаю их Своей жизнью». 

*   *   * 



«Я люблю делиться Собой со Своими детьми. Я погружаю их в поток Моей любви и 

преобразую их в любовь. Я похищаю их из мира и беру в плен. Я обезвреживаю их 

сопротивление в ближнем бою нежным прикосновением к их сердцам. Я заставляю их 

повиноваться Мне мягкостью и смирением Моего голоса. Взгляд в Мои глаза делает их 

покорными и полностью преданными Мне. Оказавшись однажды в Моих руках, Я 

никогда их не отпускаю. 

Если же душа все же отворачивается от Меня, Я следую за ней повсюду и не 

отхожу от нее, даже если она презирает и игнорирует Меня. И даже если она вновь 

погружается в свою тьму и валяется в самых страшных мирских увлечениях, Я 

остаюсь с ней, ибо Мое имя – это также верность и настойчивость. 

И так же, как душа принадлежит Мне после нашего бракосочетания, Я также 

принадлежу ей безвозвратно. У Меня нет разводов – Я не допускаю бренности и 

смерти. Я бесконечно новый, Я – самый невинный, чистейший свет и самая живая 

любовь. 

Как Отец, Мое сердце мягко, как воск. Я всегда готов умереть за Моего ребенка, 

чтобы он мог родиться во Мне. В любви к Моим детям Я безграничен. Никакая 

жертва не слишком велика для Меня, потому что и в готовности к жертвам Я 

бесконечен. 

Но Я не слепая любовь, а самое ясное и всеобъемлющее видение. Здесь Я ношу имя 

Мудрость, и в Моем сердце Я соединяюсь с Собой на весах милосердия. В любви Я 

всегда имею больше веса, но Я добавляю к ней немного мудрости, и Мой небольшой вес 

мудрости всегда дарит ребенку маленький крест любви, чтобы он снова обрел себя во 

Мне. 

Примите эти слова, дети Мои, и пусть они глубоко проникнут в ваши сердца, и пусть 

ваша маленькая любовь сливается там с любовью Моего Божественного Отцовского 

Сердца. Аминь, так говорит ваш Отец Иисус». 

*   *   * 

Братское слово Отца 

«Скоро наступит время. Приготовьтесь к тому, что скоро произойдет. Когда Земля 

будет колебаться перед лицом событий конца времен, Я единственный, кто может 

дать вам мир и безопасность. Не беспокойтесь о том, когда что-то произойдет, 

беспокойтесь только о состоянии ваших сердец. Вы переживете много ужасных 

катастроф, следующих одна за другой. В этом вы будете в безопасности только со 

Мной. Я – все, что вам нужно. Оставайтесь всегда в Моем присутствии. Я люблю 

вас». 

*   *   * 

«Так Я говорю Моим детям: 

Не бойтесь. Сатана хорошо знает о событиях этого времени, и действительно 

кажется, что все люди более или менее подвержены его влиянию. И все же у Меня 



есть сила и возможности вырвать Моих детей из его рук и сформировать Мою 

армию. Даже если Сатана и притворяется, что побеждает, он втайне знает исход 

битвы.  

Да, будет битва, материальная и духовная битва с бесчисленными ранеными и 

убитыми. Никогда еще не было ничего подобного во всем творении и никогда больше 

не будет в вечности и бесконечности. Я Сам проведу Моих детей через эти времена, и 

ни один из них не будет потерян для Меня. Но вы должны оставаться со Мной, 

потому что только тогда Я смогу помочь вам Моей силой и защитить вас. 

И из руин этой Земли возникнет новая Земля. И наступит время, подобное тому, 

которое было когда-то в раю во времена первых людей. И между Моими детьми 

будет вечный мир». 

*   *   * 

«Рядом со Мной вы говорите на языке Моего сердца. 

Так живите во Мне, дети Мои, дышите во Мне, и Моя жизнь станет вашей. И 

никогда больше тьма не возьмет верх и не будет властвовать над вами, ибо Я есть 

Свет, неразрушимый и непобедимый Свет. Там, где Я сияю, всякая тьма должна 

бежать или подчиниться Мне и сама стать светом во Мне. 

Так ваша смерть станет жизнью, а ваша ночь – днем, вечным днем вечной жизни. 

Поэтому покажите Мне свою верность, дети Мои, откройте Мне свои сердца и 

позвольте Мне родиться в вас, чтобы Моя Божественность проникла в вас и вы могли 

по-настоящему называться сыновьями и дочерьми Бога. Ибо Моя радость – это 

непоколебимая верность Моих детей; их твердая вера в Мою любовь и заботу 

заставляет тьму замолчать, и, ропща, уходят нарушители и разрушители Моих 

отцовских планов. 

Для Моих врагов Я всемогущий Бог, но для Моих верных сердец-невест Я 

божественный Жених. Придите же скорее к Моей груди, дети Мои, и испытайте на 

Моем сердце божественную любовь, которая пронизывает вас Моей жизнью. 

Укрепитесь во Мне, и все, послушайте, все хорошо!» 

*   *   * 

«Уже звонят колокола 

Приготовьтесь, Мои возлюбленные, 

Уже звонят колокола, призывая на мессу! 

Купола времени переполнены 

слезами безнадежности, 

жаждущими хлеба, испеченного с 

хлебом, испеченным по правде, 

жаждущие вина, выжатого в любви. 

Не бойтесь, дети мои, 

ибо велика беда, 



еще раньше, чем вы думаете 

откроются врата небесные 

и вы  

настоящему предназначению, 

вы, посланники любви вечности, 

вы, дети божественной жизни. 

Слышите ли вы звон колоколов? 

Их звон никогда не был таким пронзительным! 

Это знак, чтобы вас, дети Мои, 

пробудиться 

звуками ангельской гармонии. 

Приготовьтесь, дети и вестники любви, 

божественные колокола звонят  

к штурму мировой бастилии! 

Уже завтра вы должны  

сыновьями и дочерьми свободы, 

вырваться из кокона бренности. 

Раскройте уже свои сияющие одежды, 

чтобы осветить ночь, 

покажите миру свое небесное великолепие цветов! 

Этот серый мир утраченной поэзии, 

этому мертвому миру, умершему в своей заблудшей фантазии. 

О, вы, мои верные, мои дети, моя жизнь, 

все, что у меня есть, я отдал вам! 

Теперь приготовьтесь, потому что время бежит быстро! 

Возьмите корзины с хлебом, 

возьмите уже чаши с вином, 

потому что Я устраиваю праздник избавления от смерти 

и он не закончится, пока все не будут освобождены! 

Приготовьтесь!» 

*   *   * 

 

 

 

 

 



 



Послесловие 

В связи с текущей ситуацией в мировой политике любой из мегаломанов и 

властолюбивых глав государств может в любой момент разжечь мировой пожар. 

Некоторые пророчества также указывают на то, что апокалиптические события 

произойдут уже в ближайшие годы, но пока этого не произошло. Отец дает отсрочку, 

чтобы его дети имели время пробудиться, потому что многие из них все еще борются за 

достижение своей жизненной цели и/или реализацию своего эсхатологического 

призвания.  

Мировые политические, экономические и религиозные потрясения, 

сопровождающиеся инфляцией, покушениями, военными беспорядками, миграцией 

народов и подрывной деятельностью христиан, будут продолжаться. Природные 

катастрофы также будут сопровождать нас до последних событий . В промежутках 

между ними будут повторяться периоды глобальной стабилизации – перерывы между 

схватками. 

По состоянию на 2019 год, новое рождение Земли произойдет во второй половине 

следующего десятилетия, то есть до 2030 года. Однако точное время известно только 

Отцу — и детям, которым Он его открывает. Но следует стремиться жить так, чтобы 

всегда быть готовым к Судному дню, который является днем смерти каждого человека 

и днем Страшного суда. До тех пор Бог будет постоянно пробуждать посланников и 

пророков, чтобы они указывали на грядущие события и давали народам возможность 

осознать и покаяться.  

Другие посланники также будоражат умы и приводят многих в чувство: бедность 

удерживает от высокомерия и потребительского маньячества, болезни иногда 

предотвращают духовную смерть души. Неизбежная смерть тела показывает нам 

бренность земной жизни и дарит потребность в более глубоком смысле жизни. 

В светлых сферах уже кипит подготовка к великому событию. Когда наконец наступит 

этот момент, Мать-Земля и ее дети будут стонать и плакать от боли своего нового 

рождения. Но затем они с уверенностью и радостью вступят в новую эру.  

*   *   * 

Не всегда легко найти правильные слова, чтобы объяснить духовную жизнь понятно и 

убедительно. Можешь ли и хочешь ли ты поверить словам, которые могут изменить 

твою жизнь с основания? Доверяешь ли ты себе, чтобы открыться и позволить духу 

этой книги наполнить тебя? Способен ли ты понять необходимость и значение 

обновления мира?  

Здесь я еще раз кратко остановлюсь на некоторых темах: 

Не все христиане идут по пути крайней веры. Каждый призванный должен сам 

почувствовать свое предназначение и затем спросить себя, готов ли он или она идти по 

необходимому пути, чтобы достичь требуемой вершины. 



Всех братьев и сестер, которые постоянно сомневаются в себе, поскольку в 

практической реализации своей веры они снова и снова терпят неудачи, я призываю в 

следующих строках не сдаваться в борьбе за реализацию своей данной Богом 

идентичности: 

С момента моего пробуждения я испытал великую милость: познание своего 

предродового происхождения и опыт душевного бессмертия; открытие духовного 

слуха и зрения, что позволяет вступать в контакт с духами и заглядывать в их сферы; 

видение прошлого и будущего как отдельных душ, так и всего человечества; взгляд в 

небо и опыт пребывания там через прикосновения божественного сердца Отца.  

Тем не менее, время от времени бывают периоды, когда я попираю Божью милость 

и, вопреки всем предупреждениям моих духовных наставников, предпочитаю бродить 

по стране чувственных желаний, каждый раз умышленно удаляясь от предназначения, 

которое мне было дано. 

Самообвинения и сомнения в себе из-за моего невыразимого поведения являются 

постоянными спутниками. Никто не знает об этих крайних состояниях и борьбе, 

потому что я не хочу обременять свое земное окружение своей раздвоенностью. 

Однако в небесном мире состояние каждого человека очевидно – здесь много молятся и 

оказывают помощь братьям и сестрам, которые трудятся в материальном мире. 

Терпение духов, поддерживающих нас, поистине достойно восхищения. Поскольку 

Отец никогда не отказывается от ребенка, они тоже терпеливо и настойчиво борются за 

пробуждение каждой души.  

Так я живу, с одной стороны, в состоянии неописуемого блаженства, а с другой – в 

темных джунглях своей падшей человечности. Почему я все еще нахожусь на этом 

пути и смогу ли я, по милости Божьей, дойти до конца? Я никогда не сдавался. Я 

тысячу раз падал и столько же раз, испачканный с ног до головы грязью мира, снова 

вставал и шел к сердцу Бога – нет: полз. Здесь Отец каждый раз с любовью очищал 

меня, поднимал и снова отправлял в мир. 

В периоды, когда я полностью отвернулся от Него из-за своего непрекращающегося 

грехопадения, Он тем более не оставлял меня и ухаживал за моей израненной душой 

бальзамом Своей терпеливой и милосердной любви, благодаря чему я смог по-

настоящему познать Его. Понимание Божьего сердца – это ключ к спасению из лап 

духовной смерти. И, следовательно, ключ ко всему.  

Дорогие братья и сестры, никто не будет тронут Отцом, если его путь не подготовлен и 

нет возможности достичь цели. На этом пути каждый человек имеет свое личное 

развитие и, следовательно, свои индивидуальные нужды, в которых происходит его 

собственная борьба, что, в свою очередь, обусловливает пробуждение, специфичное 

для его характера. 

Сердце Бога всегда и везде открыто, поэтому Он может встретить Своего ребенка в 

любое время и в любом месте, утешить его и явить ему Свою любовь. Отчаяние не 

является вариантом. А потерять надежду на помощь и любовь Отца – это победа тьмы. 

В конечном счете, наследием Небесного Отца являются не печаль, отчаяние и 

безнадежность, а божественная радость и преданная творческая сила. 



Возможно, у кого-то возникнет вопрос, действительно ли я уверен, что все, что я 

говорю, соответствует действительности. Может быть, я приверженец теорий заговора, 

которые я облекаю в религиозную форму? Или же описанное здесь возрождение мира 

является продуктом моего подсознания, вызванным прочитанными пророчествами и 

сопровождающимся духовным манией величия и превосходства? Если бы это было так, 

то описания в этой книге были бы плодом моих собственных представлений и желаний 

и ни в коем случае не могли бы претендовать на истину.  

Перед лицом Бога я свидетельствую: эти откровения не являются плодом моего 

воображения, они возникли исключительно в результате моего призвание в конце 

времен. Иисус Христос пробудил меня от мирского заблуждения и призвал к духовной 

жизни, чтобы я служил Ему в период перемен. В свете Его милости я понимаю 

истинное положение дел в этом мире и в мире ином, в Его свете открываются послания 

духовного мира, в Его свете рождается пророческое видение. 

Я, конечно, не имею земных преимуществ как слуга Бога. Напротив: я держу перед 

глазами мира зеркало истины, что более чем неприятно для него. Беспощадным 

изображением его духовной смерти, а также раскрытием сатанинской деятельности в 

государственных, церковных и экономических учреждениях я не завоевываю много 

друзей. Утверждение, что эта Земля на самом деле является школой для обретения 

божественного сыновства, а не парком развлечений, также не найдет широкого отклика 

у общественности. Особенно объявление о Всемирном суде вызовет отторжение и 

насмешки. 

Последователи эзотерики и дальневосточных вероучений увидят угрозу своей 

свободе – в духе современной духовности они будут обвинять меня в религиозном 

фанатизме. Духовным перебежчикам не понравится, что Бог здесь представлен как 

универсальное панацея и что Иисус Христос есть Бог. Однако это являются 

фундаментальными утверждениями данного сочинения.  

Другие скажут: «Частично то, что здесь написано, действительно интересно и 

впечатляет, эта книга действительно просветила мое сознание; но что касается 

Страшного суда, то автор, по-моему, немного переборщил!» 

Да, мне бы это тоже подошло. Но, судя по нынешнему состоянию мира, это явно не 

так. Как вестник судебного предупреждения, я выполняю божественное поручение и, 

таким образом, подчиняюсь Божьему слову и воле. С Богом не шутят, Его святая воля – 

это всепроникающая закономерность этого творения. Только отцовская любовь Иисуса 

Христа избавляет человеческое дитя от закона и ставит его под защиту и 

покровительство божественной милости и милосердия. В этом я вижу крошечную 

искру надежды, что грядущие события могут быть смягчены или даже предотвращены. 

Ведь, как уже упоминалось, не следует забывать, что пророчество всегда сбывается в 

соответствии с индивидуальным и общим поведением. 

Как уже было сказано, божественные откровения могут быть верно переданы только в 

соответствии со структурой души и духовным состоянием посредника. Кроме того, 

духовные отношения часто можно передать материальному пониманию только в 

ограниченной степени, поскольку импульсы сердца содержат в себе сверхчувственные, 

бесконечные ландшафты сознания, которые сначала должны быть переведены в 

понятные для разума чувственные образы. Иногда это может приводить к кажущимся 



несоответствиям, но размышления над ними пробуждают в сердце Бога tesgeist, что 

имеет неоценимое значение. В процессе дальнейшего пробуждения все кажущиеся 

противоречия объясняются сами собой. 

Следует добавить, что эта книга ни в коей мере не претендует на полноту. Тем, кто 

хочет получить более глубокое и всестороннее представление о Божьем хозяйстве и 

земном учении Иисуса Христа, рекомендуется ознакомиться с трудами Якоба Лорбера. 

Через этого неизвестного пророка Отец даровал человечеству величайшее духовное 

сокровище, которое когда-либо было представлено миру в письменной форме.  

*   *   * 

В заключение – видение, в котором я увидел свое предполагаемое будущее. Оно 

замыкает круг этой книги. Будет ли оно действительно таким, зависит от различных 

факторов. Определения для этого нет, но есть разрешение – причем последнее слово 

здесь за Отцом: 

Мое время близится к завершению, вдали я вижу свою насильственную смерть. В 

тот день я буду ждать часа смерти вместе с Иисусом. Я вижу, как меня убивают 

последователи Антихриста, вижу, как мое тело корчится от боли и затем безжизненно 

лежит на земле, вижу, как моя душа с радостью приветствует эту смерть. Затем Иисус 

Христос спустится со мной в глубины и бездны моего духовного мира, чтобы искупить 

сатанинские проявления мыслей, которые там еще царят.  

После этого я сам решу, воскресит ли Отец мое тело или я останусь в духовном 

отечестве. Предполагаемое возвращение в этот мир, чтобы еще на короткое время 

поработать в винограднике Господнем, станет величайшей жертвой моего земного 

существования.  

С этим насильственным актом или без него моя инкарнация закончится в первой 

половине 2050 года. После этого я больше не буду облекаться земным телом. Как и 

многие другие, возрожденные в духе, я буду служить развитию человечества до его 

будущего совершенствования. 

Пусть многие души будут спасены и вместе с нашим Небесным Отцом войдут в 

эпоху истинной веры и любви. За это я молюсь и для этого я живу. 

Пусть всепроникающий мир и вечная радость, источником которых является сердце 

Иисуса Христа, будут со всеми людьми. 

Аминь, во имя Иисуса, аминь. 

*   *   * 

 

 

  



В заключение говорит дух Михаила 

«Мне еще никогда не было так тяжело, как в этот раз, потому что мне был дан 

человек со слабой плотью и своенравной душой. Но я сделаю все, что нужно, чтобы 

выполнить свою задачу. Я очень сильно давя на него, чтобы он больше старался 

избавиться от своей равнодушия и смерти. 

Все души, в которых я обитал до сих пор, были благочестивыми с детства. На 

этот раз, однако, мне пришлось поселиться в падшем ангеле, человеке, глубоко 

погрязшем в земном трясине, чтобы соответствовать символике обновления. Так Бог 

послал на Землю дитя своего сердца, чтобы оно упало в пучину многообразных 

материальных пристрастий и желаний. Там оно полностью ослепло, приспособившись 

к состоянию мира. 

Смерть Самуила соответствует смерти Земли, его рождение к вечной жизни 

является притчей о духовном воскресении падшего мира после дней тьмы – в живом 

следовании за смертью и воскресением Иисуса Христа. Его жизненный путь под 

руководством нашего Небесного Отца включает в себя окончательное освобождение 

и реализацию божественных качеств, которые он уже сейчас видит в себе. 

Однако будущее, представленное этому человеку, зависит исключительно от его 

образа жизни и преданности божественному провидению. Если он не сможет 

реализовать себя в согласии с любовью Отца, его судьба сложится иначе. 

Это говорю я, дух Илии, слуга любви, носитель и откровение истины Иисуса Христа. 

Как и 2000 лет назад, я и сегодня иду перед Господом, чтобы возвестить о Его 

пришествии. Я делаю это самыми разными способами через избранных детей Божьих, 

которые посвятили свою жизнь Иисусу Христу, как и Самуил.  

Мое личное явление без сомнения узнают только те, кто живет в присутствии Бога. 

Они осознают, что настало время, которое было провозглашено живым Словом 

Истины».   

*   *   * 

 


